ArGaMed 7/2025 Manifestacions
eISSN 2695-3951 . . .
de relixiosidade
na Galicia medieval

Literatura, historia e arte

Manuel Negri
(ed.)

EA XUNTA
¢ DE GALICIA






ArGaMed 7/2025
eISSN 2695-3951

RA XUNTA
3¢ DE GALICIA

Manifestacions
de relixiosidade
na Galicia medieval

Literatura, historia e arte

Manuel Negri
(ed.)



XUNTA
DE GALICIA

Secretaria Xeral da Lingua
Centro Ramon Pifieiro para a Investigacion en Humanidades

Secretario xeral da Lingua
Valentin Garcia Gémez

Coordinador cientifico do CIRP
Manuel Gonzéalez Gonzéalez

Coordinadora do proxecto Arquivo Galicia Medieval
Pilar Lorenzo Gradin

Directora da coleccion
Déborah Gonzalez

© Centro Ramén Pifieiro para a Investigaciéon en Humanidades
Santiago de Compostela, 2025

Rda de San Roque, 2. 15704 Santiago de Compostela
Tfno. +34 881996 152 Fax. +34 881996 140
Enderezo electronico crpih@cirp.gal
http://www.cirp.gal

Imaxe: Santa Maria de Armenteira.
Fotografia de Manuel Negri

Autores: Mariana Fonseca Barros, Maria Carridn Longarela, Ruben Filipe Teixeira da Conceigdo,
Paula Corbeira Paz, Lua Blanca Garea Garrido, Manuel Negri, Mariagrazia Staffieri,
Celia Vila Fernandez

Titulo: Manifestacions de relixiosidade na Galicia medieval: literatura, historia e arte

Este traballo monografico corresponde ao nimero 7
da serie ArGaMed. Arquivo Galicia Medieval

elSSN: 2695-3951
DOI: https://doi.org/10.52740/argamed.25.07.00086



Indice

Introducion
Sobre as manifestacions de relixiosidade na Galicia medieval
Manuel NeGri.....coueoviiiiiiiiiiiiiciieree e 5

Versos en viaje. Por el Camirio francés con los trovadores
Mariagrazia Staffieri ........ccocoviiiiiiiiiiiiiii 11

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana
e no Liber Sancti Iacobi (século XII)
Mariana Fonseca Barros ......ceieiiiiiiiiiiiiiiiiiieccitiiccee e 32

Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual
dos franciscanos santiagueses nunha analise comparativa
L2 Blanca Garea Garrid ...e.eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaeeeeeeeeeenenaaaaeas 51

Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes
na Galiza medieval (séculos XII a XIV)
Ruben Filipe Teixeira da Conceigao......ovevueruerienuinienienienieieeeieeeeeeeeneenens 68

Pecado e admonicion: unha aproximacion iconografica
a concepcion romanica do contorno norte da catedral de Lugo

Celia VIla FernaANdezZ. .coeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et e e e e e e eeetaseeeeeeseeeenananns 85

Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos
de rezo en la escultura bajomedieval gallega
Maria Carrion Longarela........oceiviririnininincnincecceceeeeeeeeeeeseeaees 103

Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos coengos regulares

de Santo Agostifio en Galicia e o seu legado patrimonial
Pat]a CorDeira Paze..coeeeeeeeeeeeee et e e e e e e e e eeeeeeaeeeeeeeeeeaneaaaaeas 124






Introducion
Sobre a diversidade das manifestacions de relixiosidade
na Galicia medieval

Manuel Negri — Universidade de Santiago de Compostela

Ao referirse as “manifestacions” de relixiosidade na Idade Media galega, poderia suponerse que
este volume da coleccion ArGaMed —titulado Manifestacions de relixiosidade na Galicia medieval:
literatura, bistoria e arte— pretende abordar practicas relixiosas populares diferenciadas das oficiais
eclesidsticas, ou mesmo aludir as distintas fases da evolucion desa relixiosidade especialmente viva en
contextos rurais galegos. Tratase, sen dubida, dun tema estreitamente vinculado a realidade territorial
do noroeste peninsular, xa obxecto de diversas investigacions, tamén de orientacién antropoloxica.
Porén, o enfoque que aqui se propon € outro: céntrase na andlise das formas de relixiosidade
asociadas ao poder e as practicas desenvolvidas en dmbitos institucionais.

A través da analise de fontes literarias —que incluen a lirica trobadoresca, a haxiografia
e a literatura cientifica—, documentais —como os legados testamentarios— e artisticas —pa-
trimonio mondstico, escultura funeraria e arte romdnica—, as diferentes contribucions deste
monografico comparten un eixo comin malia a sia heteroxeneidade: a capacidade de diversas
manifestacions relixiosas da época para integrarse en dinamicas sociais, politicas e simboélicas. O
volume propéon como obxectivo principal —alén dos propios de cada autora ou autor— mostrar
a insercion da relixiosidade medieval galega nas dinamicas e nas inquedanzas do mundo laico,
entendida como unha realidade plural e de alta complexidade.

No que atinxe a organizaciéon desta coleccion de estudos, esta articulase en sete contri-
bucions, organizadas progresivamente segundo a tipoloxia das fontes examinadas e o enfoque
disciplinar predominante. As tres primeiras achegas —de Mariagrazia Staffieri (doutoranda na
Universita La Sapienza di Roma), Mariana Fonseca Barros (doutora pola Faculdade de Letras da
Universidade do Porto) e Lua Blanca Garea Garrido (doutoranda da Universidade de Santiago de
Compostela)— abordan cuestions filoléxicas e relacionadas co mundo da palabra e da tradicion
libraria. A seguir, o artigo de Ruben Filipe Teixeira da Concei¢ao (doutorando na Faculdade de
Letras da Universidade do Porto e na Universidade de Santiago de Compostela) céntrase na lec-
tura, andlise e interpretacion de documentacion histérica. Finalmente, as tres ultimas contribu-



Manuel Negri

cions —asinadas por Celia Vila Ferndndez, Maria Carrién Longarela e Paula Corbeira Paz (todas
investigadoras en formacién da Universidade de Santiago de Compostela), mévense no dmbito
da escultura e do patrimonio artistico, ofrecendo perspectivas sobre os aspectos mdis materiais da
relixiosidade medieval galega que se manifesta, como xa se indicou, en dmbitos oficiais.

Coa contribucion “Versos en viaje. Por el Camifio francés con los trovadores”, Mariagrazia
Stafheri centra a sta atencion no valor cultural e literario do Camifio de Santiago, especialmente
a través da toponimia asociada ao chamado Camifio francés. Retomando e renovando o estudo
de referencia de Mariagrazia Russo (2004), a autora non se limita a describir algins tramos do
itinerario fisico da peregrinacion, senén que o interpreta como un trazado cultural, que acaba
cargandose de significados simbdlicos e literarios, e que transcende a dimension devocional para
adquirir tamén relevancia social e politica.

O capitulo analiza en conxunto como varios topénimos presentes nas cantigas profanas se
converten en coordenadas poéticas que articulan un didlogo entre espazo real e espazo lirico.
Desde Rocamador e Estela ata Burgos, Carrion ou Bonaval, as etapas do Camirio francés aparecen
evocadas con funciéns diversas: ora como marco dun encontro amoroso, ora como referencia pro-
verbial, ora como indicio dun itinerario devocional sui generis. Esta perspectiva permite entender
o Camifio non sb como via de peregrinacion, senén como matriz simbdlica interiorizada polos
trobadores, que a integran no seu repertorio expresivo.

A lectura proposta pola investigadora italiana —fundamentada noutros traballos recentes
sobre o cartografado da lirica medieval asociada a Compostela, da man de Maria Isabel Moran
Cabanas (2021), José Antonio Souto Cabo (2012) e destes dous especialistas con Yara Frateschi
Vieira (2011, 2015 e 2025)— revela, en definitiva, como o Camifio se converteu nun espazo de
construcion de identidade para os trobadores, onde a relixiosidade se mestura coa narrativa, a
memoria e a representacion do territorio. Esta lectura permite entender o Camifio como un fe-
némeno complexo, que excede a esfera relixiosa para adquirir tamén relevancia en ambitos non
eclesiasticos. Destaca, nas conclusions, unha completa e 1til taxonomia das “lineas de uso predo-
minantes” dos topoénimos estudados.

Sempre quedando no eido da toponimia e das significacions vinculadas a ela, Mariana
Fonseca Barros —“Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber
Sancti Tacobi (século XII)”— examina con rigor a presenza do topénimo “Xerusalén” en duas
grandes narrativas compostelds da Idade Media. A autora analiza como este lugar, lonxe de ser
unha simple referencia xeografica, se converte nun elemento cargado de valor simbdlico. O seu
emprego aparece xustificado tanto para exaltar a s¢ compostela como para articular un discurso
politico e eclesidstico orientado 4 lexitimacion e ao prestixio local, co proposito de reforzar a au-
toridade de Xelmirez e situar Compostela nun plano equiparable as grandes sedes da Cristiandade.

Neste contexto, Barros pon de relevo episodios significativos, como a translaciéon de re-
liquias, a correspondencia cos patriarcas xerosolimitanos e a instrumentalizacion das viaxes a
Oriente para fins diplomaticos e financeiros. O estudo conclie que Xerusalén funciona como un
referente ambivalente: por unha banda, paradigma da espiritualidade e destino de cruzada; por
outra, recurso retorico ao servizo dun programa ideoloxico ben calibrado. Do mesmo xeito que



Introducion. Sobre a diversidade das manifestacions de relixiosidade na Galicia medieval

na contribucion inicial, o capitulo da investigadora portuguesa achega un elemento de notable
novidade ao ofrecer unha sistematizaciéon e da avaliaciéon conxunta dun nome de lugar dotado
dunha intensa carga relixiosa, xa parcialmente estudado por Emma Falque Rey (2013), editora da
Historia Compostellana.

En “Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual dos franciscanos
santiagueses nunha andlise comparativa” (iltimo capitulo dedicado ds cuestiéns textuais, ainda
que mais relacionadas cos libros como vehiculo material do saber), Lua Blanca Garea Garrido
aborda unha cuestion pouco explorada: a presenza tempera de estudos cientificos nos conventos
mendicantes compostelans do século XIII. A investigadora parte do famoso Ms. Vat. Lat. 659
para reconstruir un panorama no que fe e ciencia converxen. Revélase asi a posible existencia dun
corpus bibliografico galego custodiado e empregado por franciscanos e orientado 4 filosofia natu-
ral, 4 astronomia e 4 astroloxia, nun contexto que situaria tamén Santiago de Compostela como
parte activa das redes intelectuais europeas.

Este estudo —que, pola sta achega canto ao procedemento e 4 interpretacion, poderia con-
tribuir a favorecer novas reflexions futuras arredor desta cuestion— propon unha metodoloxia
comparativa para contextualizar o caso composteldn, a través do exame de paralelismos e diferen-
zas con centros como Oxford e Paris, asi como con realidades menos cofecidas (Vallis Viridis e o
convento de Sarnano), co obxectivo de ponderar a magnitude e singularidade da actividade cienti-
fica santiaguesa. Esta aproximacion permite entender que, malia a sa curta traxectoria, os studia
franciscanos de Compostela compartian intereses e practicas coas correntes escoldsticas europeas.
Ao mesmo tempo, o artigo de Garea Garrido contribue a redefinir a imaxe de Compostela como
centro de saber no século XIII e —aspecto relevante— abre novas vias para investigar a relacion
entre cultura mendicante, ciencias e redes de intercambio no Occidente medieval.

Na introducion do seu célebre EI Hombre Medieval, Jacques Le Goff escribia que “la eter-
nidad para el hombre de la Edad Media se encuentra siempre a dos pasos”(Le Goft 1987: 38). O
artigo de Ruben Filipe Teixeira da Concei¢gdio —“Pontes para o Céu. Os legados testamentarios
a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)”— exemplifica con precision este concepto, ao
mostrar como a realidade material podia adquirir unha proxeccion simboélica orientada cara a vida
eterna aos ollos dos fieis galegos da Baixa Idade Media.

Se ben o obxectivo declarado ¢, coas palabras do mesmo autor, “aprofundar o impacto que
os legados testamentarios tiveram na construgao e manutengao das pontes na Galiza entre os fi-
nais dos séculos XII e XIV”, esta concreta investigacion historica é capaz de integrarse nun marco
interpretativo mais amplo, iluminando practicas que revelan a mentalidade medieval “no momen-
to finito da vida terrena”. As pontes, concibidas como estruturas imprescindibles de transito e
de articulacion territorial “na rede vidria da Galiza medieval”, revelan a sta condiciéon non sé de
obras arquitecténicas destinadas a perpetuar a memoria do defunto e a exaltar a relevancia da sua
linaxe mediante doazdns post mortem, sendén tamén de simbolos privilexiados de cohesion baixo
unha perspectiva espiritual e ideoloxica.

Esta contribucién, ao integrar unha exhaustiva analise documental e reflexion historico-
cultural, dialoga con correntes historiograficas que procuran comprender a interaccion entre



Manuel Negri

materialidade, relixiosidade e poder, en lina co enfoque desenvolvido por Alan Ralph Cooper
(2006) para o ambito medieval inglés (ofrecendo, asemade, un complemento ao estudo de similar
temdtica sobre o territorio portugués, publicado nunha contribucién do mesmo autor en 2022).
Sen pretender adiantar conclusions que os lectores terdn certamente ocasion de apreciar ao final
do capitulo, compre sublinar que este enfoque abre novos camifios para interpretar categorias
como memoria, salvacion e prestixio, situandoas no contexto das estratexias —multiples e ines-
peradas— que artellan o espazo do noroeste peninsular.

Celia Vila Fernandez —“Pecado e admonicion: unha aproximacion iconografica a concepcion
romanica do contorno norte da catedral de Lugo”— non s6 inaugura a ultima serie de achegas
centradas nos aspectos materiais da relixiosidade medieval galega, senén que define unha nova via
de investigacion no estudo da arquitectura medieval en Galicia enfocando a sta atencién nun ver-
dadeiro enigma do noroeste peninsular: a portada norte da basilica lucense. A autora propén unha
lectura iconogrifica contextualizada que ten en conta o marco cultural e simboélico da época, ca-
racterizada por articularse nunha interpretacion organica do programa escultorico. Esta aproxima-
cion permite reconstruir o percorrido visual e espiritual que o fiel medieval realizaria ao entrar no
templo, revelando a intencionalidade admonitoria que subxace 4 concepcion romanica do acceso.

O estudo destaca pola sua capacidade para integrar elementos dispersos (canzorros figura-
dos, capiteis in situ e ex situ) nun discurso unitario orientado a un tema central da arte medieval:
a advertencia contra o pecado. A andlise pormenorizada dos motivos, desde as escenas xograrescas
ata as representacions zoomorfas, mostra como a pldstica romanica lucense parece desenvolver un
codigo escatoloxico coherente, no que vicio e castigo se combinan para transmitir mensaxes de
exhortacion e ensinanza cunha ampla proxeccion social; en parte, como se pode descubrir ao lar-
go do artigo, consecuencia da sta presenza no lugar da catedral mais conectado co espazo urbano
e permeable 4 circulacion de persoas e ideas.

Un punto de especial interese reside na conexion que se establece entre os elementos con-
servados na catedral e un capitel do Museo Provincial de Lugo, cuxo motivo decorativo incorpora
dous ledns en plena lide: unha interpretacion que reforza a unidade do programa escultérico e
sublina, a0 mesmo tempo, a relevancia dos espazos do museo na reconstrucién da memoria visual
do templo.

Que a relixiosidade entre nun verdadeiro xogo retérico e de propaganda para enaltecer unhas
linaxes gracias a unha reconecida —e reconecible— “sintaxe artistica” ¢ fendmeno ben sabido
da Idade Media. Vincularse a certa simboloxia, representacions ou simplemente a unha devocion
responde, moitas veces, a necesidades que transcenden o plano espiritual para encarnarse no po-
litico e social. Neste marco, o capitulo de Maria Carrion Longarela —“Imagenes postumas de
mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura bajomedieval gallega”— propon
unha anilise que ilumina estas dindmicas a través da escultura funeraria feminina da Baixa Idade
Media, centrando a atencion no papel das mulleres da nobreza e das stas familias na construcion
de “discursos piadosos” mediante a asimilacion de “modelos seriados”.

A partir dos estudos de referencia de Manuel Chamoso Lamas (1979) e Marta Cendén
Fernandez (2017), o valor da contribucién radica en ofrecer un panorama actualizado dun cor-



Introducion. Sobre a diversidade das manifestacions de relixiosidade na Galicia medieval

pus funerario galego que a propia autora cualifica como “fragmentario y descontextualizado”. En
concreto, analizando o “poder retérico” da vestimenta de matriz relixiosa ou nobiliaria, asi como
a representacion de “dispositivos y objetos dedicados a la oracion privada” (e certa xestualidade
piadosa), Carrion Longarela detecta algunhas constantes iconogrificas no discurso visual coa in-
tencion de crear un verdadeiro ideal feminino tanto no ambito profano coma no relixioso.

Tratase dunha achega que alimenta un debate historiografico que procura comprender a
interaccion entre materialidade, memoria e representacion na relixiosidade baixomedieval. Ao
examinar as imaxes péstumas como signos sociais, mais que como expresions individuais, o estu-
do convida a reflexionar sobre a tension entre devocion e ostentacion, entre a singularidade dunha
biografia e a universalidade dos arquetipos', revelando como a morte se converteu nun ambito
privilexiado para a proxeccion simbolica do poder e da identidade.

Finalmente, Paula Corbeira Paz —“Sanctitatem et clericatum: a implantacién dos céengos
regulares de Santo Agostino en Galicia e o seu legado patrimonial”— ofrece unha util actuali-
zacion sobre a presenza dos agostifios no tecido social galego, pero tendo en conta o panorama
eclesiastico a nivel europeo para comprender a sua incidencia no proceso de “consolidacion do
programa reformista no noroeste peninsular’. Alén de suscitar interese por un tema tradicional-
mente marxinal na historiografia galega, a achega de Corbeira Paz destaca por mostrar a estreita
relacion entre os coengos agostifios e o fendmeno xacobeo, asi como pola identificacion dunha
vocacion hospitalaria que reforza a dimension pastoral destas fundacions.

En sintese, esta iniciativa editorial construese sobre a base de traballos predoutorais e dou-
torais desenvolvidos por novas investigadoras e novos investigadores, implicados en aspectos di-
versos vinculados a linas de investigacion emerxentes no ambito da relixiosidade medieval, segun-
do a concepcidn xa exposta na apertura desta introducion. Agirdase que esta seleccion contribua
a consolidar a renovacion dos estudos medievais en Galicia e a estimular novas perspectivas de
andlise non limitadas a unha tnica disciplina.

Referencias bibliograficas

Cendén Ferndndez, Marta (2017): “La imagen de las mujeres con poder en el arte bajomedieval
gallego”. Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.): Mujeres con poder en la Galicia
medieval (siglos XIII-XV), Santiago de Compostela: C.S.I.C., pp. 243-287.

Chamoso Lamas, Manuel (1979): Escultura funeraria en Galicia: Orense, Pontevedra, Lugo, La
Corufia, Santiago de Compostela, Ourense: Instituto de Estudios Orensanos Padre Feijoo.

Concei¢ao, Ruben Filipe Teixeira da (2022): “Mando et Lego: as pontes nos testamentos ecle-
sidsticos portugueses (1071 a 1325)”. Lusitania Sacra 44, pp. 161-179 [DOI: https://doi.
org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10334].

1 O termo arquetipo emprégase aqui na sia acepcién mdis ampla, no sentido de esquema colectivo de pensamento (com-
partido e recofecible), que funciona como matriz cultural ou conceptual. Non se utiliza, pois, no sentido estritamente
ecddtico —vinculado 4 critica textual e 4 reconstrucién de testemufios—, senén como categoria que permite comprender
estruturas recorrentes na imaxinacion social e nos discursos histdricos.



Manuel Negri

Cooper, Alan Ralph (2006): Bridges, Law and Power in Medieval England, 700-1400, Martlesh-
am: The Boydell Press.

Falque Rey, Emma (2013): “Peregrinos y peregrinacién a Compostela y Jerusalén en el s. XII
a la luz de la Historia Compostelana”. Beltran Cebollada, José Antonio/Encuentra Ortega,
Alfredo/Fontana Elboj, Gonzalo/Magallén Garcia, Ana Isabel/Marina Siez, Rosa Maria
(eds.): Otium cum dignitate: Estudios en homenaje al profesor José Javier Iso Echegoyen, Zara-
goza: Universidad de Zaragoza, pp. 417-426.

Le Goff, Jacques (1987): El hombre medieval, Madrid: Alianza Editorial.

Moran Cabanas, Maria Isabel (2021): “Didatica interdisciplinar e mapeamento da poesia medie-
val em Santiago de Compostela”. Brazilian Journal of Development 7.1, pp. 4183-4195.

Russo, Mariagrazia (2004): “Il pellegrinaggio a Santiago nella lirica galego-portoghese”. Mancini,
Marco (ed.), Esilio, pellegrinaggio e altri viaggi, Viterbo: Sette Citta, pp. 201-218.

Souto Cabo, José Anténio (2012), “En Santiago, seend’albergado en mia pousada. Notulas trova-
dorescas compostelanas”, Verba 39, pp. 273-298.

Vieira, Yara Frateschi/Morin Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2011): O amor
que eu levei de Santiago. Roteiro da lirica medieval galego-portuguesa, Noia: Editorial Toxo-
soutos.

Vieira, Yara Frateschi/Mordn Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2015): O Cami-
nho poético de Santiago. Lirica galego-portuguesa, Sio Paulo: Cosac Naify.

Vieira, Yara Frateschi/Morian Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2025-): (eds.):
Roteiro da Lirica Medieval, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compos-
tela [https://roteiroliricamedieval.gal/] [Gltima consulta: 20-11-2025].

10



Versos en viaje. Por el Camifio francés con los trovadores

Mariagrazia Stafhieri — “Sapienza” Universita di Roma

1. Introduccion
En el periodo comprendido entre los siglos XI y XIV, la ciudad de Santiago de Compostela se con-
solido como uno de los polos religiosos, politicos y socioculturales mas relevantes de la cristiandad
medieval, sobrepasando incluso el poder demografico y econdémico de la corte real de Ledn. Este
prestigio, que tiene sus raices en el culto al apdstol Santiago —promovido activamente ya desde el
siglo X— recibié un impulso decisivo gracias a la elevacion de Compostela al rango de archidio-
cesis durante el mandato de Diego Gelmirez (1100-1139), lo que permitié su incorporacion en la
red cluniacense y el fortalecimiento de los acuerdos con la curia romana'. Como resultado de esta
estrategia politico-eclesidstica, el santuario compostelano se convirtié en poco tiempo en una sig-
nificativa industria de la peregrinatio, generando una economia de acogida que, a su vez, fomenté el
desarrollo de una floreciente actividad cultural. De hecho, la continua circulacién de intelectuales,
clérigos y aristocratas procedentes de toda Europa contribuyé a la adopcion y a la transformacion
de modelos culturales transalpinos, reelaborados en formas nuevas y arraigadas en el contexto ga-
llego, generando asi un ambiente receptivo e innovador. Estas dinamicas convirtieron a Santiago
en una verdadera potencia cultural, mis alla de ser simplemente una destinacion de peregrinacion.
Una evidencia tangible de este internacionalismo se manifesto en la redaccion, a partir de
la segunda mitad del siglo XII, de guias destinadas a los peregrinos en distintas lenguas®: un
ejemplo destacado es la célebre Guia dos peregrinos, que constituye la quinta parte del Liber Sancti
Jacobi (Codex Calixtinus), elaborada por algunos circulos clericales franceses activos en Galicia®.

1 Segun la reconstruccion ofrecida por la Historia Compostelana, para la cual remitimos a Tavani 1986: 28 y a Lopez Alsina
2013: 107-112.

2 Véase Vasconcelos 1904: II 809.

3 Tavani afirma que el Codex en cuestién habia sido “confeccionado probablemente por un clérigo francés entre 1139 e 1173
e conservado, en dous exemplares manuscritos, respectivamente nos arquivos capitulares da catedral de Santiago e no fondo
Ripoll do Arquivo da Coroa de Aragén, en Barcelona” (1986: 39 n. 27). Para el texto de la Guia, véase Vielliard 2004.

11



Mariagrazia Staffieri

Junto a las guias, en el contexto de este articulado sistema ideoldgico, también se genera
una produccidon poética especifica, que a veces muestra algunos vinculos con el auge composte-
lano. La lirica gallego-portuguesa emerge en un ambiente culturalmente predispuesto hacia las
influencias transalpinas (particularmente el repertorio trovadoresco occitano), que se reelaboran
a su vez en virtud de una tradicion litargica y oral enddgena. En esta produccion, el espacio se
erige como un elemento todo menos neutro: Galicia, y en particular Santiago, funciona como un
auténtico itinerario espiritual, cargado de un rico valor semantico y simboélico.

Los textos de los trovadores, en tal contexto, reflejan una configuracion del mundo en la que
el paisaje cantado se encuentra impregnado de las huellas de estos lugares que, con frecuencia, se
evocan sin una explicacion explicita, pero que, sin embargo, desprenden una red de experiencias
compartidas. En términos generales, los topénimos mencionados en las cantigas se corresponden
con las localidades situadas a lo largo de los multiples caminos compostelanos, lo que sugiere una
profunda interrelacion entre el entramado poético y la geografia del peregrinaje. Una relacion,
esta ultima, que establece un didlogo sutil pero significativo entre la experiencia de la peregrinatio
y la creacion poética®. Algunas veces, los nombres de las etapas hacia Santiago aparecen en las
cantigas gallego-portuguesas con finalidades religiosas, en un amplio espectro que abarca desde
los viajes devocionales destinados a fazer oragon o realizados en espiritu de romaria, hasta las pe-
regrinaciones ficticias y retratadas por los trovadores. En otros casos, sin embargo, los toponimos
se emplean como foérmulas cristalizadas: cuando los poetas delimitan un segmento de un lugar
a otro a lo largo del camino hacia o desde Compostela (por ejemplo, de Sahagun a Santiago),
no pretenden evocar el itinerario sagrado stricto sensu, sino recurrir a una expresion que se ha
convertido en proverbial, arraigada en el lenguaje comun, para reforzar un juicio o sostener una
comparacion en clave hiperbolica.

A partir de estas dos categorias, proponemos aqui un anilisis de los topénimos presentes
en las cantigas trovadorescas asociados a las etapas del Camiiio francés, uno de los itinerarios
principales hacia Santiago de Compostela. La seleccion de este itinerario especifico se debe no
solo a su importancia historica en la peregrinatio compostelana en la Edad Media, sino tam-
bién a la frecuencia con la que sus etapas aparecen en el corpus poético gallego-portugués, lo
que lo convierte en el recorrido mas adecuado para observar la insercion entre el espacio real
y la geografia lirica. Desde esta perspectiva, la reflexion sobre textos con funciones diferentes,
que abarcan desde lo religioso hasta lo profano, trasciende los limites de los géneros liricos
para observar como la geografia del peregrinaje es recibida, transformada y transfigurada en
la poesia.

4 Laimportancia cultural de Santiago también se refleja en el ambito lingiiistico: la lirica se expresa en un idioma destilado
precisamente para esta funcidn, que luego se impondrd mucho mas alla de las fronteras de Galicia, es decir, el gallego-por-
tugués. Un efectivo codigo poético panibérico de koiné —ya que fue adoptado en toda la peninsula ibérica por trovadores
castellanos, leoneses, portugueses y gallegos— que refleja la centralidad de la tradicién formada en torno al santuario
apostélico de Compostela. Para una panoramica acerca de la historia de la lengua gallego-portuguesa, remitimos a Mar-
cenaro 2019: 18-22 y 29-32. Cfr. también los estudios especificos sobre Santiago de Compostela en los siglos XII-XIV y
sobre la acogida de la lirica occitana, asi como la elaboracidn y difusion de la lirica gallego-portuguesa: Vieira 1999; Souto

Cabo 2012b.

12



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

El Camifio francés, en su travesia junto a los trovadores, plantea una reflexion sobre las mo-
dalidades en que la lirica interioriza el espacio de la peregrinacion, explorando su funcionalidad
para localizar, narrar o significar, asi como su contribucién a la construccién de una topografia

lirica en la que convergen lo imaginario, la memoria y la retérica’.

2. “Cavalgava noutro dia / per o caminho frances”
Los peregrinos que emprendieron su viaje para llegar a la tumba apostélica de Santiago en los
siglos X y XI recorrieron trayectos que constituian parte de una red viaria preexistente al descubri-
miento del sepulcro (sin una connotacion jacobea efectiva), para el desarrollo de nuevos itinerarios
devocionales. Sin embargo, con el incremento gradual del flujo de peregrinos, se delineé una ruta
privilegiada y mas transitada: “una via, di origine romana in gran parte, che percorreva il settore
nord della Valle del Douro da est a ovest e giungeva in Francia” (Bermudez Beloso 2024a: 61).

Esta “via maestra” esta constituida por la ruta actualmente reconocida como Camiio fran-
cés, y su difusion ha sido favorecida en gran medida por el respaldo de la monarquia, que impuls6
la creacion de establecimientos de acogida y asistencia para los viajeros, en puntos estratégicos y
mas transitados, como Pamplona, Burgos, Ledn y Astorga®. De este modo, el Camirio se confi-
gurd pronto como una auténtica arteria vibrante de la vida religiosa y cultural de Galicia, ya que,
ademas de ser el principal eje de acceso a Santiago, representaba también un canal privilegiado de
interaccion continua entre peregrinos, bienes materiales, conocimientos, melodias y textos.

En estos términos se manifiesta el camino durante el siglo XIII (cuando el itinerario se
encontraba plenamente consolidado), en una pastorela” de Johan Perez d’Aboim (MedDB3 75.3):

Cavalgava noutro dia
per o caminho francés

e Ua pastor siia
cantando con outras tres
pastores e non vos pés,
e direi-vos toda via

5  Para la realizacién de este estudio, han sido de suma importancia el Glossario onomastico e prosopografico della lirica ga-
lego-portoghese y el Roteiro virtual da Lirica Medieval <https://roteiroliricamedieval.gal/> (desde ahora roteirodigital),
respecto al cual cfr. Vieira/Mordn Cabanas/Souto Cabo 2011; Vieira/Mordn Cabanas/Souto Cabo 2015; Vieira/Mordn
Cabanas/Rocha 2020; Moran Cabanas 2021.

6  Cfr. Rucquoi 2010: 101-105; Lopez Alsina 2013: 193-202.

7 Ferreiro et al. (2018-), en la base de datos Universo Cantigas. Edicion critica da poesia medieval galego-portuguesa (desde
ahora solo UC), consultable en <universocantigas.gal>, consideran esta cantiga (con el numero de repertorio 691) de
carcter hibrido, junto a otras composiciones, ya que “combinan en graos diferentes elementos propios das cantigas de
amigo —mais tamén das cantigas de amor ¢ mesmo das de escarnio— con elementos temdticos e léxicos propios do xénero
da pastorela. Era esta unha modalidade poética bastante cultivada nas tradiciéns literarias oitdnica e occitdnica, en que un
cabaleiro encontra soa e require de amores a unha moza pastora”. Entre las cantigas de este grupo, encontramos Quand eu
un dia fui en Compostela de Pedr’Amigo de Sevilha, que analizaremos mds adelante. A propésito de esta cuestion, véase
también Tavani 1986: 217-223.

8  Todas las cantigas que examinaremos en este trabajo seguirdn la transcripcién de Brea y Lorenzo Gradin (2021-), ofrecida
en la Base de datos da lirica profana galego-portuguesa (desde ahora solo MedDB3), disponible en <bernal.cirp.gal/ord-
s/f2p=129:2>.

13



Mariagrazia Staffieri

o que a pastor dizia

aas outras en castigo:

« A .
Nunca molher créa per amigo,

pois s’ o meu foi e non falou migo”

(I: 1-10)

En esta breve cantiga, el trovador se presenta como observador de una escena campestre:
cabalgando por el camino, escucha una conversacion entre pastoras que cantan e intercambian
confidencias amorosas. En la estrofa inicial que aqui se cita, una de ellas advierte a sus compa-
fieras que no confien en los hombres, pues ella ha sufrido el abandono de su amigo, el cual se
marcho sin despedirse. La alusion explicita al “caminho francés” en el v. 2, ademis de ser un dado
topografico particularmente interesante (sobre todo si consideramos que es un unicum en el cor-
pus gallego-portugués)’, pretende poner la escena en un contexto espacio-temporal preciso, esta-
bleciendo una correlacion entre el didlogo de las pastoras y la geografia devocional. La referencia
al viaje del trovador, en la primera cobla, sugiere una asociacion tematica con la peregrinacion y
su connotacién de esperanza en el regreso. De hecho, ya en la cobla siguiente observamos una
transicion hacia una escena en la que otra pastora ofrece una perspectiva optimista y mds confiada
respecto al posible retorno del amigo.

A partir de esta Unica resonancia del Camirio, se puede ahora iniciar el itinerario composte-
lano, prestando atencion a los toponimos que, en los textos trovadorescos, evocan algunos lugares
significativos del trayecto.

3. “Romeu de Sancta Maria / e ora per Rogavales passou”
La “peregrinacion de los trovadores” inicia en la frontera con el sur de Francia, mas concretamen-

te en Rocamador, localidad conocida por el santuario de Santa Maria. La ciudad francesa aparece
en Pero no fui a Ultramar (MedDB3 97.28), cantiga de escarnio de Martin Soarez:

E diz que vio G judeu,

que vio prender Nostro Senhor;
e averedes i gran sabor,

se vo-lo contar cuido-m’ eu;
diz que ¢ un judeu pastor,

9  En los manuscritos que transmiten esta cantiga (B 676 y V 278), se lee hun en lugar del articulo definido o propuesto
por MedDB3 y Nunes (1973: 101-102). Otros editores conservan la leccién de los cancioneros (Cohen 2003: 162; Viei-
ra/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 68; Lopes 2016: I 575-576; UC 691). A pesar de esta incerteza editorial, parece
evidente que la referencia es al Camirio francés; mds bien, el articulo hun podria indicar también el solo tramo de la via
Francigena. Sin embargo, Carlo Rettore releva en esta referencia un mero gusto esteréfilo de la composicion, en relacion
con su género poético: “la pastorella, in effetti, fu un genere praticato in particolar modo da trovatori e trovieri, motivo
per cui il solo accenno all'ambientazione francese poteva evocare un immaginario di canti cortesi di natura differente a
quella pitt comune nel panorama galego-portoghese” (Rettore 2024a: 130). Cfr. Vieira/Morin Cabanas/Souto Cabo 2011;
Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 68-73, los cuales revelan que en esta cantiga “se alude provavlemente ao célebre
‘caminho francés’ (ou a uma das suas ramifica¢des) que levava os peregrinos desde a Franca até Santiago de Compostela”
(2015: 72-73).

14



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

natural de Rocamador,
e que 4 nome Don Andreu.

(I1I: 15-21)

Como se ilustra en la glosa explicativa'’, en este texto el autor se burla de un falso cruzado,
que acaba de regresar de un viaje a Tierra Santa: uno de los temas difamatorios mas apreciados
por los trovadores gallego-portugueses. En este caso, con la intencion de ridiculizar los limitados
conocimientos geogrificos del trovador perdido Sueir’Eanes!' (objeto del escarnio), Soarez ofrece
una densa serie de toponimos, la mayoria de los cuales pertenecen a localidades existentes: desde
Marsella hasta Somport, pasando por Acre (puerto mediterraneo de Siria); y ain mds, Belfurado,
Santarém y Nogueirol (quizas Nogueiré o Nogueiroa, en Galicia'?), que se encuentran lejos de
Jerusalén. En este contexto toponimico, Rocamador emerge como el lugar de origen del joven
judio Don Andreu, que SueirEanes encontrd durante su estancia en Ultramar y que dijo que
asistié en persona a la captura de Cristo: una narracion inverosimil, la cual pone en tela de juicio
la veracidad del viaje del trovador a Tierra Santa.

Rocamador mantiene su papel como origen —primero de un hombre y ahora de un objeto—
en Quand’eu bun dia fuy en Compostela (MedDB3 116.29), pastorela® de Pedr’Amigo de Sevilha:

Dixi-1h’ eu logo: “Fremosa poncela,
queredes vos min por entendedor,
que vos darey boas toucas d’ Estela,
e boas cintas de Rrocamador,

e d’ outras doas a vosso sabor,

e firemoso pano pera gonela?”

(I1: 7-12)

De esta reconocida localidad de peregrinacion (desde el siglo XII y durante toda la Edad
Media) provienen las boas cintas que el trovador prometio regalar a una pastora encontrada en su
itinerario hacia Santiago, con el proposito de persuadirla para que lo aceptara como amante. La
relevancia de las cintas en el contexto de la expresion afectiva de la cantiga se vincula con su fun-

10 “Esta cantiga fez Martin Soares a un cavaleiro que era chufador, que dezia que viinha d’Outramar” (B 143, fol. 36r). Cfr.
Bertolucci 1992: 47.

11 Este trobador es objeto de ataques poéticos también por Pero da Ponte (cfr. MedDB3 120.7, 120.48 y 120.49) y por
Afons’Eanes do Coton (cfr. 2.22). En el caso que analizamos aqui, a través de una sapiente aequivocatio ¢ interpretatio
nominis, Martin Soarez “attacca qui Sueir’Eanes per la sua omosessualita (d’outr’amar), poiché, mentre si vantava di essere
stato Oltremare, in realtd si trovava ad essere bel furado a Belfurado, localita portoghese” (Ron Fernandez 2024c: 227).
Véase también Martinez Pereiro 2013: 56.

12 Segun la interpretacion de Bertolucci 1992: 49; cfr. Rettore 2024b: 256.

13 Véase Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 135-141: “Como o préprio trovador diz, a cantiga é uma ‘pastorela’
[...]. O seu modelo evidente ¢ a composi¢io que inaugura o género na Provenca, a pastorela L autr’ier jost'una sebissa, de
Marcabru, com a qual compartilha [...] elementos formais, expressivos e temdticos” (140). Cfr. roteirodigital, Cantigas >

Quand’eu un dia fui en Compostela.

15



Mariagrazia Staffieri

ciéon como presente entre amantes, simbolo de lealtad y amor. Ademas, en este texto es singular
la combinacién de dos lugares de peregrinatio: el mas conocido Rocamador, y el menos conoci-
do —fuera de las fronteras ibéricas— Estela (Estella, en Navarra): de este tltimo provienen, de
acuerdo con Sevilha, las boas toucas. El tema de las toucas d’Estela se aborda con cierta frecuencia
en el corpus lirico gallego-portugués, y en ocasiones las roucas se asocian con las cintas, como
ocurre aqui'’. Aunque la combinacion de los topénimos “compiace un gusto assai diffuso nel
tempo” (Marroni 1968: 251 n. 10)", aqui también podria referirse a la capilla dedicada al culto
de Nuestra Sefiora de Rocamador, ubicada a Estella.

Si hasta aqui Rocamador ha aparecido unicamente como referencia toponimica, el pasaje
siguiente permite reconocer su proyeccion cultual en el corpus lirico, pues es precisamente el cé-
lebre santuario de Rocamador el que se menciona en la unica estrofa que se conserva integra de
Pero d’Anbroa prometeu de pram (MedDB3 64.23), cantiga de escarnio de Johan Baveca:

Pero d’ Anbroa prometeu de pram
que fosse romeu de Sancta Maria,
e acabou assy ssa romaria

com’ acabou a do frume Jordan:
ca entonce ata Monpilier chegou

e ora per Rogavales passou

e tornou-sse do poio de Roldam.

(I: 1-7)

Nos encontramos en el contexto de un Camifio francés recorrido en direccion opuesta, en el
que la destinacién de Pero d’Ambroa deberia haber sido la ermita de Santa Maria en Rocamador:
sin embargo, el desafortunado romeu interrumpié también esta peregrinacion. De hecho, ya an-
teriormente, el trovador habia afirmado haber realizado un primer viaje devocional, deteniéndose
en aquel caso en Montpellier, lo que le vali6 numerosos comentarios burlescos por Pedr’Amigo
de Sevilha, Pero Gomez Barroso y Gongal’Eanes do Vinhal®.

En esta cantiga, Baveca también se burla de las pretensiones del falso peregrino, preci-
sando que Pero, esta vez, ni siquiera logrd cruzar los Pirineos. Como prueba de eso, el tro-
vador menciona otra etapa del camino compostelano (de la que esta es la Gnica ocurrencia):
Roncesvalles, localidad ibérica ubicada en la cercanias de la frontera francesa, de la cual toma
su denominacion el puerto pirenaico homoénimo. Por aqui pasé d’Ambroa durante su camino
de regreso, llegando al Poio de Roldan".

14 Asi en MedDB3 60.3, vv. 6 y 12 (refran): “que troux’ a mha touca sigo”; 125.34, v. 12: “se cada que essa touca torcer” y
v. 17: “pois sempr’ a touca mal posta tragedes”; 128.4, v. 9: “mias toucas da Estela”. Con referencia también a las cinzas,
véase 70.45, v. 10: “guardad’ a cint’ e a touca”. Cfr. Marroni 1968: 250-251 n. 9. Respecto a la tradicion de touca y cinta,
remitimos a Gutiérrez Garcia 2006: 67-166; Corral Diaz 2010.

15 Cfr. a este propésito Bertolucci 1992: 48-49 n. 1.
16 Véanse MedDB3 116.11, 116.15, 116.31, 127.7 y 60.11. Cfr. Zilli 1977: 157-158.

17 El Poio de Rold4n, identificable como “un monte, non meglio individuabile se non come posto al di qua dei Pirenei (Pero

16



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

4. “Un dia fui cavalgar / de Burgos contra Carrion”
Al adentrarse en el territorio castellano, nos llegamos a una de las ciudades mas emblematicas
de la Edad Media ibérica: Burgos, cuya relevancia en la ruta de los peregrinos hacia Santiago
de Compostela resulté determinante para su desarrollo urbanistico. Este impulso gradual de las
peregrinaciones se acelerd con la designacion de Burgos como capital del reino de Castilla por
Alfonso VIII, lo que supuso su consolidacion como centro econdmico y politico, pero también
como etapa de pasaje'®. El monarca, de hecho, confirié a Burgos un privilegio analogo al conce-
dido a Carrién, la cual, tras el fallecimiento de Alfonso VII, se encontraba en una zona fronteriza
entre Le6n y Castilla (como la totalidad de la Tierra de Campos). Si Alfonso VIII recibi6 la inves-
tidura de caballero precisamente en Carrion, también sus sucesores reservaran una importancia
particular a la ciudad, cuyos principales centros religiosos se beneficiaron de diversas donaciones,
entre las cuales el Fuero Real otorgado por Alfonso X en 1255". En este contexto de proteccion
real y consolidacion institucional, el desarrollo econémico y artistico de Carrién —asi como el de
Burgos— fue impulsado por la convergencia de diversas rutas hacia Santiago.

En lo que respecta al Camiiio francés, la ruta Burgos-Carrion se menciona en dos cantigas.
La primera es As mias jornadas vedes quaes son (MedDB3 2.6), cantiga de escarnio de Afons'Eanes
do Coton:

As mias jornadas vedes quaes son,
meus amigos, meted’ i femenga:

de Castr’ a Burgos e end’ a Palenga,

e de Palenca sairm’ ar Carrion,

e end’ a Castro, e Deus mi dé conselho,
ca vedes, pero vos ledo semelho,

muit’ anda triste 0 meu coragon.

(I: 1-7)

Con el propésito de seguir a una mujer que “casad’ ¢, ou viuv’ ou solteira / ou touquine-
gra, ou monja, ou freira” (vv. 9-10), la travesia de Coton abarca varias etapas del Camifio: desde
Castro hasta Burgos, luego a Palencia y Carrion, regresando finalmente a Castro, seglin una ac-
cumulatio toponimica caracteristica también del “ciclo de Ultramar” (como se evidencia en el caso
de Martin Soarez). En el texto satirico, entre el escarnio y el amor, la mencion de estas ciudades
—“localizzabili in un raggio di circa 100km compreso nelle attuali comunita di Leon e di Casti-
1la” (Marcenaro 2015: 50-51)— tiene el fin de resaltar la autocommiseratio del trovador, orientada

d’Ambroa non li avrebbe infatti valicati)” (Zilli 1977, p. 159 n. 7). La mencién también aparece en la tercera estrofa de
la misma cantiga, que se conserva solo parcialmente y en la cual “¢ possibile capire che Baveca raccolga tramite il discorso
diretto le considerazioni di Pero d’Ambroa riguardo il suo desiderio di trovare il corno de Rolddn nel poio per poter tor-
nare e fingere di essere stato pellegrino. Per la presenza del poio dove mori l'eroe carolingio, avvisando i suoi del pericolo
attraverso I'Olifante, si desume che la fonte sia ovviamente la Chanson de Roland” (Ron Fernandez 2024d: 306).

18 Véase Gonzilez Diez 1983: 7-13, 17-23, 33-39 y 47-74.
19 Cfr. Gonzilez Jiménez 2004: 93-95.

17



Mariagrazia Staffieri

al lamento de jornadas destinadas al vagabundo y pasadas no bajo el signo de una peregrinatio, sino

siguiendo un itinerario sin meta®.

La segunda ocurrencia de la ruta Burgos-Carrion se releva en Un dia fui cavalgar (Med DB3

120.51), cantiga de escarnio de Pero da Ponte:

Un dia fui cavalgar

de Burgos contra Carrion,
e saiu-m’ a convidar

no caminh’ un infangon;
e tanto me convidou,

que 6uvi logo a jantar

con el, mal que mi pesou.
U m’ eu de Burgos parti,
log’ a Deus m’ encomendei
e log’ a el prougu’ assi
que un infangou achei;

e tanto me convidou,

que 6uvia jantar logu’ i
con el, mal que mi pesou.

(I-11: 1-14)

Aqui también, como en el caso anterior, el trovador emprende su viaje desde Burgos hasta

Carrién (esta vez, partiendo de la capital castellana, como se sugiere en el v. 8: “U m’ eu de

Burgos parti”)*. Durante su travesia, Pero da Ponte se cruza con un infancon, es decir, “un no-

bile decaduto, avaro e meschino” (Panunzio 1992: 163), que insiste en invitar al poeta a comer,

y él, aunque de mala gana y sin interés, se ve obligado a aceptar (“e tanto me convidou / que

ouvi logo a jantar / con el, mal que mi pesou”, vv. 5-7). El motivo de la miseria y la avaricia de

los infangdes, a los que el trovador dirige una viva burla, emerge nuevamente en Noutro dia, en

Carrion (MedDB3 120.29), en la que el contexto de la escena es invariablemente la ciudad de

Carrion, aunque en este caso la alusion no tiene implicaciones de ningun tipo relacionadas con

el Camino de Santiago®.

20 Estos topénimos son todos localizables, con la Gnica excepcion de Castro: “una possibile ipotesi ¢ Castro de Fontidueiia,

21

22

situata a sud di Burgos, nell’attuale provincia di Segovia, ma la frequenza del toponimo in epoca medievale rende molto
difficoltosa un’identificazione sicura” (Marcenaro 2024a: 66). A propdsito de Palenga, véase Bermudez Beloso 2024d: 274.

La distancia entre las dos ciudades se encuentra también en MedDB3 43.4, mientras que de Burgos se habla, a propés-
ito de cuestiones politicas-militares (con referencia a la conquista andaluza), en 120.33 de Pero da Ponte y en 18.29 de
Alfonso X. Finalmente, la ciudad esta mencionada en la critica a Pero d’Ambroa que se lee en 116.31, nuevamente con
la acusacién de un falso viaje a Ultramar: Pedr’Amigo de Sevilha aqui afirma que las informaciones que Pero tiene a
proposito de la Cruzada no pueden probar su viaje, porque habria podido obtener esas noticias también en Burgos (cfr.
Bermudez Beloso/Marcenaro 2024: 59).

Al contrario de 120.51, en esta cantiga se habla de un infancon que compra salmén fresco al mercado de Carrion (cfr.
Panunzio 1992: 171). Con referencia a este tema, la ciudad de Carrion es mencionada también en MedDB3 114.26/18.45,
debate entre Pai Gomez Charinho y Alfonso X a propésito del “obbligo dei vassalli a cibare i signori che passavano dai loro
domini” (Bermudez Beloso 2024b: 63). El topénimo recurre en dos otras cantigas de escarnio, que tratan respectivamente

18



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

5. “Porqué non foy migo na sagracon / de Bonaval”
Desde Carrion, nos adentramos en Galicia hasta llegar a Bonaval, a las afueras de las murallas de
Compostela, efectuando asi un salto geografico mas alla de las fronteras leonesas. De hecho, las
menciones de otras localidades (algunas de las cuales muy relevantes, como Pamplona, Astorga,
Melide y Ledn) no se relacionan con la peregrinacion o con contextos religiosos, ni con itinera-
rios que podrian formar parte de un codice expresivo®, y por estas razones no las trataremos aqui.
El topénimo de Bonaval aparece citado en cinco cantigas de un mismo trovador, originario
precisamente de esta zona: Bernal de Bonaval. La critica coincide hoy en dia en identificar este
lugar con la ubicacion actual del convento de San Domingos de Bonaval, situado fuera del peri-
metro de la antigua ciudad medieval de Santiago, cerca del barrio de San Pedro y en las proxi-
midades de la Porta do Camifo, arteria de entrada de los peregrinos que llegan, precisamente a
través del Camirio francés, del Monte do Gozo?. En la mayoria de los textos en los que se cita, el
nombre de este lugar es funcional a contextualizar la vida y la actividad del poeta de Bonaval®. Sin
embargo, una ocurrencia revela algunos datos valiosos sobre Bonaval. Se trata de Diss’ a fremosa
en Bonaval assy (MedDB3 22.7), cantiga de amigo:

Diss’ a fremosa en Bonaval assy:
“Ay, Deus! Hu ¢ meu amigo d’ aqui,
de Bonaval?

Cuyd’ eu, coitad’ ¢ no seu coragon
porqué non foy migo na sagragon
de Bonaval.

Poys eu migo seu mandado non ey
ja m’ eu leda partir non poderey

de Bonaval.

Poys m’ aqui seu mandado non chegou,
muyto vin-eu mays leda ca me vou
de Bonaval’.

(I-IV: 1-12)

de polémicas entre trovadores (43.4) y de la jurisdiccion obtenida por el meirifio de Alfonso X, en el territorio compren-
dido entre Viveiro y Carrion (125.42).

23 La mayoria de las citaciones se refleren a contextos bélicos y/o a cuestiones politicas: véanse, por ejemplo, las menciones
de Pamplona en MedDB3 80.1, a propésito de los conflictos entre Sancho VII de Navarra y el rey de Aragén (Bermudez
Beloso 2024e: 274-275) y de Melide (Molide) en 14.10, en una curiosa cena de violencia tipicamente medieval (Di Meo
2024: 243-244). Cfr. también las dos ocurrencias de Astorga (Estorga) en dos cantigas de escarnio (16.10 y 49.3; cfr. Ron
Ferndndez 2024b: 108-109); y las numerosisimas citaciones de Ledn, para la cuales remitimos a Bermudez Beloso 2024c:
187-189.

24 Cfr. Ron Ferndndez 2024a: 56. A este propésito, Indini (1978: 14-15) afirma que Bonaval era probablemente “un vero
e proprio villaggio, se non addirittura un paese, ubicato ai piedi della collina su cui sorgeva e sorge Santiago di Compo-
stella, attualmente scomparso: rimane di esso la chiesa”, que seria identificable, también segun Filgueira Valverde (1969:
591-592), con el convento de Santo Domingo de Predicadores, fundado por Bernal mismo “en el poético lugar de su
apelativo”.

25 Asi MedDB322.1,22.13,22.16 y 22.19, para las cuales remetimos a Indini 1978: 35-77, 123-125, 158-165 y 169-171.

19



Mariagrazia Staffieri

En consonancia con lo observado en algunas de las cantigas analizadas previamente, en este
caso el motivo de la peregrinatio funciona como “pretexto” para tratar un tema menos devocional
y sagrado, a saber, el encuentro furtivo entre los dos amantes®. No obstante, el componente de
interés en la presente cantiga se refiere mas bien a la descripcion de la escena religiosa en un espa-
cio que, a todos los efectos, podia representar una etapa de la peregrinacion: la mujer se lamenta
porque su amado no se ha presentado en la sagracon de Bonaval, celebrada en un santuario.

El término sagragon, interpretado por Indini como un viaje devocional que “si ¢ effettuato
alla volta del santuario” (1978: 168 n. 5), parece alinearse mas bien con la variante semdntica pro-
puesta por Nunes (1959: 595), que lo define como “cerimonia religiosa pela qual se destina a uso
religioso um objecto (templo, etc.) até entdo considerado profano (Sacratione)” y también, algunos
afios después, por Cunha (1999: 61): “sagracon, dia de consagragio, feria religiosa, romaria”. La
tesis de Ron Fernandez, en nuestra opinion, aborda esta cuestion de modo definitivo (2024a: 56):

Si tratta di un atto liturgico importante. La consacrazione era infatti un rito riservato ai vescovi che
consisteva fra gli altri atti liturgici, nell'irrorare con acqua benedetta lo spazio sacro e recitare le
orazioni pertinenti. [...] La consacrazione doveva realizzarsi di domenica o in un giorno particolare,
e l'anniversario della consacrazione diventava un giorno festivo?

De acuerdo con esta perspectiva, el espacio en el que debia celebrarse el rito cantado por
el trovador podria corresponder a una iglesia consagrada (especialmente si se considera que los
espacios sagrados de menor tamafio no solian ser consagrados, sino solo bendecidos). La ubica-
cion estratégica de este santuario en Bonaval, y por lo tanto en las cercanias del paso obligado de
la Porta do Camino, sugiere la hipdtesis de que Bonaval podria haber constituido una etapa del
itinerario de peregrinatio.

6. “A Santiag’, un dia, por fazer oracon”
El Camifio franceés trovadoresco se concluye en Santiago de Compostela, que se menciona en
las cantigas gallego-portuguesas con una frecuencia moderada, aunque superior a la de los otros
toponimos analizados.

Las tres cantigas de romaria que aluden a la ciudad de Santiago la presentan como destino de pe-
regrinacion. En estos términos, la localidad ocurre en Por fazer romaria, pug’ en meu coragon (Med DB3
11.10) de Airas Carpancho y en 4 Santiagu’ en romaria ven (MedDB3 14.3) de Airas Nunez.

26 Segun Indini 1978: 63 nn. 21-22 esta cantiga podria ser incluida en el grupo de las romarias propuesto por Vasconcelos
1904: I 882, aunque el tema del encuentro fallido aqui tratado “nelle romarias risulta meno frequente rispetto a quello del
desiderio realizzato o del progetto del pellegrinaggio in fieri o del tentativo di eludere la sorveglianza materna”. Cfr. Vieira/
Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 43: “A estrutura ¢ a de uma cantiga de amigo tradicional, com paralelismo perfeito
ou leixa-pren (o segundo verso da primeira estrofe ¢ repetido como primeiro da terceira, e assim por diante a fim de fazer
progredir a composi¢do)”. Asi también roteirodigital, Cantigas > Diss’a fremos en Bonaval assi.

27 Sobre la datacidn de esa sagragon, permanecen algunas incertezas: Ron Ferndndez precisa que, segiin una parte de la
critica, la cantiga de Bernal podria datarse al 1230 (afio de la primera consagracién), aunque el documento en el que se
localiza “Frate Bernando”, prior de Bonaval (probablemente nuestro trovador), es datado al 1279. Cfr. Ron Ferndndez
2024a: 56; Indini 1978: 26-27; Souto Cabo 2012a: 279.

20



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

Por fazer romaria, pug’ en meu coragon, A Santiagu’ en romaria ven
a Santiag’, un dia, por fazer oragon el-rei, madr’, e praz-me de coragon
e por veer meu amigo logu’ i. por duas cousas, se Deus me perdon,

en que tefio que me faz Deus gran ben:
ca veerei el-rei, que nunca vi,
e meu amigo que ven con el i.

(MedDB3 11.10, I: 1-3) (MedDB3 14.3, I: 1-6)

En la primera cancién de santuario (probablemente la mds antigua)®, Compostela repre-
senta tanto el destino final de la joven, que se ha dirigido precisamente por fazer romaria (v. 1),
como el telon de fondo de la escena siguiente, en la que se revela el propésito del viaje: fazer
oragon (v. 2) y veer meu amigo (v. 3). La narracion sucesiva, contenida en las coblas IL y III (esto es,
la descripcion negativa de la figura materna), si bien no se manifiesta explicitamente, se desarrolla
en el mismo contorno urbano de Santiago.

En cambio, en la unica cobla trasmitida de la cantiga MedDB3 14.3, la mujer expresa su feli-
cidad por su proximo viaje espiritual en compania de su amigo y del monarca, el cual se identifica
con Sancho IV, hijo de Alfonso X. En este sentido, la definicion de Tavani (1964: 23) de esta can-
tiga como “manifesto di propaganda” adquiere una relevancia particular, ya que se relaciona con
la visita real a la ciudad del apéstol, considerada como un signo de la obra de pacificacion interna
iniciada por el soberano, iniciativa que tenia como objetivo lo de conquistar “in Galizia quella
popolarita che gli era stata negata dall'insurrezione del fratello Don Juan” (Tavani 1964: 24)%.

La tercera cantiga de romaria en la que se remite a Santiago es Quand’eu bun dia fuy en
Compostela (MedDB3 116.29) de Pedr’ Amigo de Sevilha, que el mismo autor define pastorela:

Quand’ eu hun dia fuy en Compostela
en romaria, vi hunha pastor

que, poys fuy nado, nunca vi tan bela,
nen vi outra que falasse milhor,

e demandey-lhe logo seu amor

e fiz por ela esta pastorela.

(I: 1-6)

28 Cfr. Souto Cabo/Vieira 2004: 232; Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 31: “Trata-se, provavelmente, da mais an-
tiga composi¢do do tipo tradicional denominado ‘cantiga de romaria’ e a nica que explicita como destino o santudrio de
Santiago de Compostela. Alids, o Apdstolo ¢ o tnico santo cujo nome aparece nas cantigas desse tipo de trés autores: para
além de Airas Carpancho, a ele aludem Airas Nunes [...] e Pai Gomes Charinho [...]. Como norma, um determinado
santudrio constitui tema das cantigas de apenas um trovador ou jogral: por exemplo, Jodo Servando compds 23 delas, das
quais dezessete incluem referéncia 4 ermida de Sdo Servando, que nenhum outro poeta menciona”. Cfr. roteirodigital,
Cantigas > Por fazer romaria, pug’ en meu coragon.

29 Véase también Gutiérrez Garcia 2009; Russo 2004: 205-206; Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 36-37: “Possivelmente
incompleta, essa composicio utiliza 0 modelo da ‘cantiga de romaria’ para celebrar a visita do rei Dom Sancho IV a Santiago en
1286, numa viagem cujos motivos politicos se uniam a piedosa inten¢ao de cumprir una promessa, feita a0 Apostolo durante
a campanha contra os mugulmanos no ano anterior. Na voz da jovem, valoriza-se a oportunidade de ver o rei até ao extremo
de considerar esse fato, junto com o de ver o amigo que vem no seu séquito, como grandes bens que Deus lhe concede, o que
evidencia uma inten¢éo propagandistica da viagem real”. Cfr. roteirodigital, Cantigas > A Santiagu’en romaria ven.

21



Mariagrazia Staffieri

La peregrinacion del trovador —ya anunciada en la cobla inicial— sirve en este caso de
telon de fondo a su encuentro con una pastora y al dialogo de los dos personajes, que se desa-
rrolla en las cinco estrofas restantes. Una serie de topénimos que se mencionan a lo largo del
texto ponen de manifiesto el conocimiento que Sevilha poseia acerca del Camifio francés: ya lo
entendemos cuando el poeta cita las roucas d” Estela (v. 9) y las boas cintas de Rocamador (v. 10),
las cuales han sido objeto de analisis en §3. Ademds, el trovador nos ofrece una segunda prueba
de su competencia:

E diss’ ela, come bem ensinada:
“Por entendedor vos quero filhar

e, poys for a rromaria acabada,
aqui, d’ u s6o natural, do Sar,
cuydo-m’ eu, se me queredes levar,
ir-m’ ei vosqu’ e fico vossa pagada.”

(V: 31-36)

La localizacion en Santiago se especifica con la referencia a las orillas del Sar, lugar de pro-
cedencia de la pastora a la que se dirige el poeta®.

De diferente caracter es, en cambio, el sirventés moral de Airas Nunez, es decir, Porque no
mundo mengou a verdade (MedDB3 14.12), el cual se propone como un lamento tradicional que
aborda la decadencia de los valores. Al reflexionar sobre la ausencia de la verdad en el mundo y
su incesante busqueda, el trovador incorpora en esta cantiga varias referencias religiosas, entre las
cuales destaca la ultima, que alude al camino de Santiago.

En Santiago, seend’ albergado
en mia pousada, chegaron romeus;
. . «

preguntei-os e disseron: “Par Deus,
muito levade-lo camif’ errado,

ca se verdade quiserdes achar

outro camifio conven a buscar,

ca non saben aqui d’ ela mandado”.

(IV: 22-28)

Aqui, el poeta critica las 6rdenes e instituciones religiosas (como los frades regrados en
el v. 8y los cistercienses en el v. 15), que deberian ser el altimo refugio de la verdad, pero

30 El rio gallego aparece también en MedDB3 63.58 (vv. 1-7), donde las orillas del Sar presentan la escena protagonizada
por el trovador y la pastora. Cfr. Marroni 1968: 253 n. 34.

31 Aqui seguimos el texto critico ofrecido por MedDB3, pero ndtese que Montero Santalha (2000: 12) lee en este verso “ne-
(3 Y 7 < )y« .. ) » ’ .7

grados (‘frades negrados’, isto ¢, ‘monges negros’, ‘os beneditinos’), como trazem os mss., en vez de regrados’. Asi también

Vieira/Morin Cabanas/Souto Cabo 2015: 32-38: “Aonde quer que vi 4 sua procura —nos mosteiros dos frades beneditinos

ou negrados (isto ¢, de habito negro), na ordem de Cister ou nos albergues dos peregrinos de Santiago de Compostela—,

sempre lhe respondem que a busque noutra parte” (36). Cfr. roteirodigital, Cantigas > Porque no mundo mengou a verdade.

22



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

que, en realidad, la ignoran por completo. En este sentido, resulta particularmente relevante
la alusion a Compostela, la cual se plantea como un recurso de gran utilidad para la critica
que propone Nunez. El trovador afirma que la redaccion del texto se llevd a cabo durante su
estancia en Santiago, especificamente en su posada, donde, segun su relato, unos peregrinos se
aproximaron a ¢l con la intencion de persuadirlo para que emprendiera un nuevo camino en su
busqueda de la verdad.

La oposicion entre camiii” errado (v. 25) e outro camifio (v. 27) —que debe comprenderse en
clave metaférica— es indicativa de la manera en que Nunez “juega” con la aequivocatio semantica
entre el camiiio interpretado en su sensus litteralis, como un camino de peregrinacion (no es casual
que cite a los romeus), y un camifio figurado, es decir, el camino en busca de la verdad®.

Esta dimension moral del viaje reaparece, aunque desde otra perspectiva, en Quen seu pa-
rente vendia, todo por fazer tesouro (MedDB3 120.45), cantiga de maldizer de Pero da Ponte, en
la cual no se trata del itinerario de la peregrinatio per se, sino mas bien de las obligaciones del
peregrino ejemplar. Aqui, el trovador dirige enérgicas criticas hacia un individuo caracterizado
por su avaricia, que llega al extremo de deshacerse de sus seres queridos®:

Quen seu parente vendia, ben fidalgu’ e seu sobrinho,
se tevess’ en Santiago boa adega de vinho,

tenho que x” o venderia

quen seu parente vendia.

(II: 5-8)

El top6nimo, en este caso, haria referencia, segun los editores*, a los votos realizados en Santia-
go, que implicaban la ofrenda de vino destinado a la mesa del arzobispo. En este sentido, el término
adega, segun Juarez Blanquer, deberia interpretarse no como “tienda”, sino como “ofrenda”. El debate
sobre la interpretacion precisa de estos versos ha encontrado una perspectiva solida en el analisis de
Russo, la cual sostiene que en este pasaje se manifiesta la voluntad del autor de poseer “en Santiago
boa adega de vinho” (v. 6), aludiendo a la ofrenda de vino nuevo y, por tanto, a su venta. No obstante,
el consumo de vino estaba estrictamente prohibido durante los periodos de ayuno impuestos por la
Iglesia, por lo que, al presentarse como penitente, el peregrino debia abstenerse de consumirlo. En
consecuencia, la venta de vino en Santiago durante dichos periodos podria interpretarse como “una
trasgressione per il viandante in orazione, astinenza e digiuno” (Russo 2004: 207-208).

Sin embargo, al mismo tiempo, esta practica era una fuente signiﬁcativa de ingresos, que
permitia a los viajeros acomodados concluir su viaje de manera decorosa. Por lo tanto, la alusioén
en cuestion parece referirse a Compostela no tanto como lugar de culto, sino como lugar de

32 Para un andlisis mds detallado de algunos casos destacados de ambigiiedad semadntica en la lirica gallego-portuguesa,
consulte Staffieri 2024.

33 Cfr. Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 143-151; roteirodigital, Cantigas > Quen seu parente vendia.
34 Cfr. Lapa 1970: 234; Panunzio 1992: 228-231; Judrez Blanquer 1988: 300-303.

23



Mariagrazia Staffieri

venta de vino, aunque la referencia a la peregrinacion estd siempre presente y, en este caso, se
puede considerar implicita. Aceptando las observaciones de Russo, el poeta haria referencia, por
un lado, al buen peregrino que no debe “ceder a las tentaciones” (es decir, al vino) y, por otro, a
si mismo, que expresa el deseo de tener ese vino y se convierte asi en portavoz de la transgresion
relacionada con la venta de dicha bebida. De hecho, el nexo entre las actividades comerciales y
la industria religiosa que gravitaba en torno al santuario era la principal fuente de crecimiento
econdmico para la ciudad de Santiago (§1).

7. El Camifio francés como “dicho popular”

No todas las referencias al itinerario de una etapa a otra del Camifio francés son susceptibles de ser
empleadas para describir un viaje espiritual del autor, ni aluden a un camino devocional ficticio.
De hecho, en el corpus lirico gallego-portugués, se puede identificar una categoria secundaria
de textos, en los que los trovadores delinean rutas entre las etapas del camino compostelano con
propositos no directamente relacionados con la devocion.

A pesar de no estar inscritos en un marco religioso y no ser citados “en funciéon” de la
peregrinacion, la simple mencion de estos lugares como coordenadas espaciales indica que for-
maban parte de un imaginario compartido, a veces asociado a la experiencia del viaje. En este
sentido, la evocacion de etapas cruciales del Camifio francés refuerza la idea de que se trataba
de una realidad interiorizada, arraigada en la cultura y en la percepcion comun del tiempo. El
empleo expresivo-enfitico de estos topénimos (particularmente la mencién de algunos seg-
mentos del camino) adquiere a veces un valor proverbial, util para formular hipérboles, juicios
y comparaciones.

En ocasiones, las expresiones en cuestion pueden ser consideradas auténticas féormulas idio-
maticas, originadas del uso cotidiano y consolidadas en la tradicién. En estas formulas, la distan-
cia entre dos ciudades del camino se convierte en una unidad simbdlica de medida, empleada para
reforzar un juicio o para enfatizar una idea con un efecto hiperbdlico. Este dato refleja la relevan-
cia que posee la experiencia de la peregrinatio en la conciencia colectiva: los lugares, considerados
familiares tanto para el autor como para su publico, se habian integrado en el lenguaje cotidiano,
convirtiéndose en elementos de un repertorio lingiiistico y lexical compartido que trasciende el
ambito estrictamente devocional.

Para examinar dichos casos, retomamos el camino desde Burgos. Tras atravesar la impor-
tante ciudad castellana y previo al arribo a Leon, el itinerario de los trovadores se ve interrumpido
a San Fagundo, ciudad hoy reconocida como Sahagun, ubicada en el sureste de la actual provin-
cia leonesa, y que se encuentra en el segmento del Camirio Francés comprendido entre Burgos
y Leon. Su relevancia como enclave religioso durante la Edad Media se atribuye no solo a una
capilla original del siglo IV (que ya ejercia como un foco de atraccion para los peregrinos), sino
también a las construcciones posteriores realizadas por los monarcas. Entre estas, cabe destacar
la construccion de una nueva iglesia por parte de Alfonso III, erigida con la funcion adicional
de servir como residencia para los monjes. Posteriormente, durante el reinado de Alfonso VI, se
designé precisamente este monasterio como puerta de entrada a la reforma cluniacense, lo que,

24



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

a efectos practicos, convirtio al monasterio en el mas importante del reino. La villa que después
fundé el propio monarca en torno a dicho monasterio (con su primer estatuto en torno a 1080)
gener6 una serie de disputas politicas entre los monjes y el municipio concernientes al ejercicio de
las funciones ciudadanas. A pesar de los conflictos internos, el crecimiento econémico y comercial
de Sahagun no se detuvo, gracias precisamente a las actividades artesanales y a la industria de la
peregrinatio, que tenia en esta ciudad un importante punto de apoyo®.

Las referencias que nos interesan aqui, asociadas con el territorio de San Fagundo, se rele-
van en dos cantigas de escarnio de Pero Garcia d’Ambroa, en las cuales el autor delinea dos rutas
ideales desde y hacia Santiago. El primer itinerario, descrito en De Pero Boo and’ ora espantado
(MedDB3 126.3), reproduce un Camifio francés invertido, que inicia en Santiago y concluye en

San Fagundo. El segundo itinerario imaginario, delineado en Pero d’ Armea, quando composestes
(MedDB3 126.11), empieza en San Fagundo y llega hasta San Felizes.

E com’ é traedor aqueste mundo: E, don Pedro, ponede-1h’ os narizes
em maao 4 quen sse d’ el muito fia: ca vos conselh’ eu o melhor que posso;
ca de Santiag’ atad San Fagundo e matarei htu par de perdizes,

mais ruidoiro omen non avia, que atan bel cuu com’ é esse vosso,

e dizen todos: “Quem-no assi visse ainda que o home queira buscar,

jazer peendo como sse dormisse, que o non possan en toda a terra achar,
ja d’ el mazela nunca perderia”. de San Ffagundo ata San Ffelizes.
(MedDB3 126.3, 11: 8-14) (MedDB3 126.11, 11: 8-14)

Los itinerarios trazados por el trovador en estas dos coblas se despliegan en una misma linea
semantico-formal, con el propésito de manifestar una opinion de forma hiperbélica. En concre-
to, el primer caso corresponde a un lamento burlesco por la muerte de un tal Pero Boo, personaje
que era repugnante tanto en vida como en muerte*. El autor afirma que no existia otro individuo
mas bullicioso que ¢l en el trayecto desde Santiago hasta San Fagundo?.

35 Los monarcas intervinieron en varias ocasiones para la reglamentacién de la gestion municipal: primero, en relacién con
los conflictos con el monasterio, con los estatutos de Alfonso VII en 1152 y de Alfonso X en 1255, y después con el trata-
do de Sahagun de 1158 entre Fernando II de Ledén y Sancho III de Castilla. Cfr. Barrero Garcia 1972: 392-397, 401-405
y 493-497.

36 Pero d’Ambroa juega aqui con los dos significados del verbo peer: tirarse un pedo/dar el iiltimo suspiro. Véanse las consi-
deraciones de Lopes 2016: II 376 sobre algunas posibles implicaciones religiosas de esta cantiga: “ndo ¢ impossivel que
esta composi¢do se inserisse num contexto politico concreto, interpretagio que parece depreender-se da forma como Pero
d’Ambroa alude a0 momento em que Pero Bom peeu, ou seja, quando cantavam os galos (v. 22), expressio que parece
remeter imediatamente para o campo da traicio (a partir do conhecido episédio biblico da trai¢io de S. Pedro)”. Cfr.
también roteirodigital, Cantigas > De Pero Boo and’ ora espantado: “Cantiga escatoloxica que explora o duplo sentido do
termo ‘peer’ (expeler gases e expeler a vida, morrer —un intercambio entre as actividades consideradas altas ou nobres e
aquelas tidas como baixas ou infames, tan habitual na Idade Media). Tritase dunha parodia do xénero ‘pranto’, modalidade
poética composta para lamentar a morte de alguén, valéndose da ocasion para lle facer o eloxio fiinebre”. A propdsito de
la identidad de Pero Béo, cfr. Marcenaro 2024b: 284.

37 Cfr. roteirodigital, Cantigas > De Pero Béo and’ ora espantado: “A expresion ‘de Santiago até San Fagundo’ (actual Saha-
gun, importante xornada no Camifio de Santiago) entra no rol daquelas formulas utilizadas en xeral polos trobadores co
proposito de indicar un espazo xeogréfico bastante extenso”.

25



Mariagrazia Staffieri

En esta linea se mueve también la segunda composicion, en la que la critica satirica se dirige
al trovador Pero d’Armea y a su decoracion del bel cuu, tal que lo convierte en el cuu mas destaca-
do que se puede encontrar desde San Fagundo hasta San Felizes®. Este ultimo toponimo —que
solo aparece en esta cantiga— serviria, junto con la mencion de San Fagundo, para situar tanto
a Pero d’Ambroa como a Pero d’Armea en el territorio castellano-leonés. A nivel geografico, la
critica ha expresado diversas incertidumbres sobre la identificacién de San Felizes: Lopes (2016:
IT 384) ha hipotetizado que podria tratarse de San Felices de los Gallegos, “localidade da provincia
de Salamanca, que fez parte do reino de Portugal a partir do Tratado de Alcanizes (1297) e até
1476”. Mis recientemente, Ron Ferndndez (2024e: 330) ha propuesto San Felices de Castilleria,
en Palencia, o San Felices de Calatrava, en Burgos. Una identificacién comin —la mas probable,
dada la referencia a San Fagundo (localidad del Camifio francés)— es San Felices de Montes de
Oca, también cerca de Burgos y etapa del Camino de Santiago.

8. Conclusiones

En los caminos cantados por los trovadores gallego-portugueses, el Camifio francés se manifiesta
como un hilo conductor latente, una presencia sutil y rica en alusiones topogrificas. El viaje de-
vocional a Santiago de Compostela —es evidente— no se presenta con la misma recurrencia que
otros motivos mas difundidos en esta tradicion lirica. Russo ya habia advertido esta realidad y, en
su opinion, las razones de esta eleccion podrian hallarse en una serie de factores politicos, econo-
micos y sociales. De acuerdo con la estudiosa, si bien la poesia en cuestion recibia su vitalidad de
las contribuciones culturales adquiridas a lo largo del camino de y hacia Santiago, posteriormente
se desarrollaria en torno a otros centros de agregacion, tales como las cortes o las pequenas rea-
lidades religiosas locales.

Por lo tanto, Compostela no se configuraba para los trovadores como una fuente de ingre-
sos, puesto que la Ecclesia no enfrentaba necesidades propagandisticas similares a las que podian
surgir en otras realidades religiosas de menor envergadura y con una menor afluencia de peregri-
nos¥. Sin embargo, los trovadores no parecen buscar en el camino de Santiago ningun fin propa-
gandistico, que podria estar representado mas bien por las visitas reales: hemos visto el caso del
viaje sagrado de Sancho IV narrado por Airas Nunez en MedDB3 14.3, del que el trovador quiso
ofrecer un manifiesto precisamente con motivo de la llegada del soberano. No obstante, es im-
portante destacar que estos signos no dejan de ser visibles en “una frantumazione in una miriade
di piccoli pellegrinaggi locali minori” (Russo 2004: 211), los cuales tienen como centro santua-
rios y localidades menos conocidas, a veces dispersas en zonas poco frecuentadas y, como se ha
observado, bastante dificiles de localizar en la actualidad (un caso paradigmatico es San Felizes).

Si bien las etapas del Camifio se conciben con el propésito de establecer el contexto para un
suceso que esta a punto de desarrollarse y narrarse, su funcion estructurante dentro del discurso
poético resulta evidente. Los toponimos, lejos de actuar como meras coordenadas geograficas, se

38 Cfr. Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 152-154.
39 Cfr. Russo 2004: 201-202 y 210-213.

26



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

erigen como elementos que orientan la lectura, otorgando valor a la dindmica narrativa. Desde
esta perspectiva, podemos distinguir ciertas lineas de uso predominantes, que conforman un
mapa poctico articulado.

1. Cantigas in itinere, en las que el poeta-viajero cumple su peregrinaje a caballo por la ruta ja-
cobea. Pertenecen a esta categoria los textos MedDB3 2.6 (escarnio), en el que Afons’Eanes
do Coton sigue a una mujer; 75.3 (pastorela), donde Johan Perez d’Aboim recorre el Ca-
mifio francés y se encuentra con una pastora; 120. 51 (escarnio), en el que Pero da Ponte se
esta dirigiendo desde Burgos hasta Carrion cuando se encuentra con un infangon.

2. Cantigas de peregrinacion, oracion y ritos religiosos, en las que se hace referencia a un
viaje devocional y/o se ilustran escenas de oracion o celebraciones religiosas. Asi ocurre
en las cantigas de romaria de Airas Carpancho (MedDB3 11.10, en la que la joven se
dirige en Santiago por fazer oragon) y de Airas Nunez (14.3, que evoca la visita real de
Sancho IV en Compostela). Podemos incluir también 116.29 (pastorela) de Pedr’ Amigo
de Sevilha, que estd en Santiago en romaria cuando se encuentra con una pastora, y 22.7
(amigo) de Bernal de Bonaval, con la cuestion de la sagragon.

3. Cantigas del falso peregrinaje, en las que aparecen referencias a etapas del Camivio fran-
cés, como ocurre en los casos de escarnio de Johan Baveca (MedDB3 64.23) y de Martin
Soarez (97.28), que se burlan respectivamente de Pero d’Ambroa y de Sueir’Eanes.

4. Cantigas con toponimia incidental, que recuerdan lugares del Camirio de forma trans-
versal y por cuestiones no religiosas. Esto es sin duda el caso de las dos cantigas de Pero
d’Ambroa (MedDB3 126.3 y 126.11), pero también de 14.12 de Airas Nunez, en la que
la referencia a Santiago y a los peregrinos, aunque mas precisas que en los otros dos
ejemplos, no pretende situarse en un contexto devocional.

El analisis de las cuatro categorias revela como la lirica gallego-portuguesa se desplaza en el
seno de un paisaje marcado por el eco del viaje devocional. Los trovadores, en efecto, evocan de ma-
nera recurrente ciudades, santuarios y cruces de caminos, que se trasforman en coordenadas de un
horizonte espiritual compartido, inscrito en los textos con la naturalidad de quienes conocian esos
lugares, los habitaban o los atravesaban. Partiendo de esta geografia lirica, establecida sobre una to-
ponimia precisa, hemos intentado reconstruir un mapa de los lugares evocados en las cantigas, desde
los pequefios santuarios de Bonaval y Rocamador hasta los grandes centros como Burgos y Santiago.

El Camifio francés emerge asi no solo como un itinerario real, sino como un trazado cultural
que atraviesa la lirica, guiando a menudo de forma silenciosa su composicién. Si bien no se erige
siempre como el tema principal de la poesia, el camino emerge como matriz simbolica interiori-
zada: sus etapas delinean una topografia poética que entrelaza espacio, devocion e imaginario. En
este paisaje estratificado (fisico, espiritual y textual a la vez), el Camifio francés se presenta como
un escenario en el que los trovadores dan lugar a su canto, y a su vez, los lectores modernos se
ven invitados a releer esos versos también como un codigo cultural, implicito pero constante, de
la memoria del peregrinaje.

27



Mariagrazia Staffieri

Referencias bibliograficas
Barrero Garcia, Ana Maria (1972): “Los fueros de Sahagun”, Anuario de Historia del Derecho
Espaiiol 42, pp. 385-598.

Bermuidez Beloso, Marifia (2024a): “Caminho francés”. Marcenaro, Simone/Gonzdlez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 61.

Bermudez Beloso, Marina (2024b): “Carrion”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: I’Erma di Bretschneider, pp. 62-63.

Bermuidez Beloso, Marifia (2024c): “Leon”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 187-189.

Bermudez Beloso, Marifia (2024d): “Palenga”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: I’Erma di Bretschneider, p. 274.

Bermudez Beloso, Marifia (2024¢): “Pamplona”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 274-276.

Bermudez Beloso, Marifia /Marcenaro, Simone (2024): “Burgos”. Marcenaro, Simone/Gonzalez
Martinez, Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese

(XII-XIV secolo), Roma: L'Erma di Bretschneider, pp. 58-59.

Bertolucci Pizzorusso, Valeria (1992): As poesias de Martin Soares, Vigo: Galaxia.

Brea, Mercedes/Lorenzo Gradin, Pilar (eds.) (2021-): Base de datos da lirica profana galego-
portuguesa (MedDB3) v. 3.12, Santiago de Compostela: Centro Ramén Pifeiro para a
Investigacion en Humanidades [https://bernal.cirp.gal/ords/f?p=129:2] [ultima consulta:
22-07-2025].

Cohen, Rip (ed.) (2003): 500 Cantigas d’Amigo, Porto: Campo das Letras.

Corral Diaz, Esther (2010): “La touca como simbolo en la lirica gallego-portuguesa”, Bulletin of
Hispanic Studies LXXXVIL.1, pp. 43-58.

Cunha, Celso Ferreira da (1999): O Cancioneiro de Martin Codax. Gongalves, Elsa (ed.), Can-
cioneiros dos Trovadores do Mar, Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda, pp. 297-529.

Di Meo, Emanuele Filippo (2024): “Molide”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 243-244.

Ferreiro, Manuel et al. (eds.) (2018-): Universo Cantigas. Edicion critica da poesia medieval galego-
portuguesa (UC), A Corufia: Universidade da Corufia [http://universocantigas.gal] [tltima
consulta: 22-07-2025].

Filgueira Valverde, Xosé (1969): Cancioneiriiio novo de Compostela, Vigo: Edicions Castrelos.

28



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

Gonzalez Diez, Emiliano (1983): El Concejo Burgalés (884-1369): marco historico-institucional,
Burgos: Ayuntamiento de Burgos.

Gonzalez Jiménez, Manuel (2004): Alfonso X el Sabio, Barcelona: Editorial Universidad de Sevilla.

Gutiérrez Garcia, Santiago (2006): Amor ¢ burlas na lirica trobadoresca. Un estudo das cantigas
parddicas galego-portuguesas, Sada: Ediciés do Castro.

Gutiérrez Garcia, Santiago (2009): “Las cantigas de santuario y la peregrinacion de Sancho IV a
Santiago”. Brea, Mercedes (ed.), Pola melhor dona de quantas fez nostro senhor: Homenaxe
d Profesora Giulia Lanciani, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 277-290.

Indini, Maria Luisa (ed.) (1978): Bernal de Bonaval, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.
Juérez Blanquer, Aurora (ed.) (1988): Cancioneiro de Pero Da Ponte, Granada: Ediciones TAT.

Lapa, Manuel Rodrigues (1970): Cantigas d’escarnho e de mal dizer dos cancioneiros medievais
galego-portugueses, Vigo: Galaxia.

Lopes, Graga Videira (ed.) (2016): Cantigas medievais galego-portuguesas. Corpus integral profano
(Littera), Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda [https://cantigas.fcsh.unl.pt/index.
asp] [dltima consulta: 22-07-2025].

Loépez Alsina, Fernando (2013): La ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Marcenaro, Simone (ed.) (2015): Afonso Anes do Coton. Cantigas, Roma: Carocci.

Marcenaro, Simone (2019): La lingua dei trobadores. Profilo storico-linguistico della poesia galego-
portoghese medievale, Roma: Carocci.

Marcenaro, Simone (2024a): “Castro”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Déborah (eds.),
Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma:
L’Erma di Bretschneider, p. 66.

Marcenaro, Simone (2024b): “Pero/Pedro Boo”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 284.

Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Déborah (eds.) (2024): Glossario onomastico e prosopo-
grafico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider.

Marroni, Giovanna (1968): “Le poesie di Pedr’ Amigo de Sevilha”. Annali dell’Istituto Universi-
tario Orientale X, pp. 189-340.

Martinez Pereiro, Carlos Paulo (2013): “Del alterorretrato (y/o del insidioso autorretrato) ga-
llego-portugués Nostro Senhor, com’eu ando coitado de Martin Soarez”, Medievalia 45, pp.
52-61.

Montero Santalha, José-Martinho (2000): “Algumas propostas de revisio textual das cantigas
trovadorescas”. Montero Santalha, José-Martinho, As rimas da poesia trovadoresca galego-
portuguesa: catdlogo e andlise [Tesis doctoral en Filologia Hispanica (Sec. Galego-Portugue-
sa)], A Coruna: Universidade da Coruiia, 3 vols., pp. 8-14, vol. 1 [https://www.academia.

29



Mariagrazia Staffieri

edu/32720645/Algumas_propostas_de_revis%C3%A3o0_textual_das_cantigas_trovado-
rescas_2000_] [altima consulta: 22-07-2025].

Moran Cabanas, Maria Isabel (2021): “Didatica interdisciplinar e mapeamento da poesia medie-
val em Santiago de Compostela”. Brazilian Journal of Development 7.1, pp. 4183-4195.

Nunes, José Joaquim (1959): Crestomatia Arcaica: excertos da literatura portuguesa desde o que
mdis antigo se conbece até ao século XVI: acompanbados de introducdo gramatical, notas e glos-
sdrio, Lisboa: Livraria Classica Editora.

Nunes, José Joaquim (ed.) (1973): Cantigas de Amigo dos Trovadores Galego-Portugueses, Lisboa:
Centro do Livro Brasileiro.

Panunzio, Saverio (ed.) (1992): Pero da Ponte, Poesias, Vigo: Galaxia.

Rettore, Carlo (2024a): “Fran¢a”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah (eds.), Glos-
sario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L'Erma
di Bretschneider, pp. 129-130.

Rettore, Carlo (2024b): “Nogueirol”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah (eds.),
Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma:
L’Erma di Bretschneider, p. 256.

Ron Fernandez, Xosé Xabier (2024a): “Bonaval”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 56.

Ron Fernandez, Xosé Xabier (2024b): “Estorga”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XTV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 108-109.

Ron Fernindez, Xosé Xabier (2024c): “Martin Soarez”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 227-229.

Ron Fernindez, Xosé Xabier (2024d): “Poio de Roldan”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 305-306.

Ron Fernindez, Xosé Xabier (2024¢): “San Felizes”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: I’Erma di Bretschneider, p. 330.

Rucquoi, Adeline (2010): “Cluny, el camino francés y la reforma gregoriana”. Medievalismo 20,
pp. 97-122.

Russo, Mariagrazia (2004): “Il pellegrinaggio a Santiago nella lirica galego-portoghese”. Mancini,
Marco (ed.), Esilio, pellegrinaggio e altri viaggi, Viterbo: Sette Citta, pp. 201-218.

Souto Cabo, José Anténio (2012a), “En Santiago, seend albergado en mia pousada. Notulas trova-
dorescas compostelanas”, Verba 39, pp. 273-298.

30



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

Souto Cabo, José Antonio (2012b): Os cavaleiros que fizeram as cantigas. Aproximagées as origens
socioculturais da lirica galego-portuguesa, Nitero6i: Editora da UFF.

Souto Cabo, José Antonio/Vieira, Yara Frateschi (2004): “Para um novo enquadramento histo-
rico-literdrio de Airas Fernandes, dito ‘Carpancho’™”, Revista de Literatura Medieval XVI.1,
pp- 221-277.

Staffieri, Mariagrazia (2024): “El cardcter sintactico de la ambiguitat seméntica en la lirica amo-
rosa gallego-portuguesa”, Revista de Filologia Romdnica 41, pp. 31-45.

Tavani, Giuseppe (ed.) (1964): Le poesie di Ayras Nunez. Edizione critica con introduzione, note e
glossario, Milano: Ugo-Merendi Editore.

Tavani, Giuseppe (1986): A poesia lirica galego-portuguesa, Vigo: Galaxia.

Vasconcelos, Carolina Michaélis de (ed.) (1904): Cancioneiro da Ajuda. Edicdo critica e comenta-
da, Halle: Niemeyer, 2 vols.

Vieira, Yara Frateschi (1999): En cas dona Maior. Os trovadores e a corte senhorial galega no século
XIII, Santiago de Compostela: Edicions Laiovento.

Vieira, Yara Frateschi/Moran Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2011): O amor
que eu levei de Santiago. Roteiro da lirica medieval galego-portuguesa, Noia: Editorial Toxo-
soutos.

Vieira, Yara Frateschi/Moran Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2015): O Cam-
inbo poético de Santiago. Lirica galego-portuguesa, Sao Paulo: Cosac Naify.

Vieira, Yara Frateschi/Morian Cabanas, Maria Isabel/Rocha, Janaina Ferreira (2020): “Roteiro
virtual da lirica galego-portuguesa”. Barros Dias, Isabel/ Santos Alpalhao, Margarida/Pina,
Margarida Esperanca (eds.), O Medievalismo no século XXI, Berlin: Peter Lang, pp. 175-
195.

Vieira, Yara Frateschi/Moran Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (eds.) (2025-):
Roteiro da Lirica Medieval, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compos-
tela [https://roteiroliricamedieval.gal/] [Gltima consulta: 22-07-2025].

Vielliard, Jeanne (ed.) (2004): Le guide du pélerin de Saint-Jacques de Compostelle: texte latine du
XIF siecle, édité et traduit en francais d’aprés les manuscrits de Compostelle et de Ripoll, Paris:
Librairie Philosophique J. Vrin.

Zilli, Carmelo (ed.) (1977): Joban Baveca, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.

31



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana
e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Mariana Fonseca Barros - FLUP

Introdugio

No século XII, muitos cristaos deslocavam-se de Ocidente para Oriente, rumo & Terra Santa. Se-
guiam uma tradi¢do secular que os movia a visitarem os Santos Lugares' e que recebeu um novo
impulso apds a conquista crista de Jerusalém em 1099, ocorrida na sequéncia de vagas sucessivas
de peregrinos armados que ansiavam combater os “infiéis™, depois da prédica do papa Urbano
IT (1088-1099) no concilio de Clermont de 1095°. Ao movimento que ficou conhecido como a
Primeira Cruzada (1096-1099) seguiram-se virios outros (Riley-Smith 1986 ¢ 1997; Cardini
1971; Lock 2006: 139-150), motivados pela defesa dos territérios cristdos na drea conhecida na
historiografia como Outremer (Russo 2018: 32). Assim, Jerusalém, transformada em patriarca-
do, encontrava-se profundamente ligada a religiosidade, por um lado, e por outro a guerra que
permitia a dilatagao da fé crista, validada em diversos discursos que se iam construindo neste
periodo®.

1 Existem vérios relatos de peregrinagdes com destino a Jerusalém anteriores ao século XII (Micheau 1979: 79-104; Grabois
1998; Rucquoi 2012).

2 Nao era tanto uma luta contra o Isldo, mas genericamente contra os “infiéis” (Oliveira 2020: 45).

3 Os historiadores questionam se o sumo pontifice teria ou nio Jerusalém e os Santos Lugares como meta ou se o apelo que
langou teria um alcance mais abrangente (Flori 2003: 408-410; Lock 2006: 139; Cardini 1992: 117). De qualquer modo,
a ideia de uma expedi¢io ao Oriente ndo era uma novidade de Urbano II (Renzi 2023).

4 Importa saber que as palavras “Cruzada” e “cruzado” nio existiam quando se iniciou a Primeira Cruzada propriamente dita,
s6 comegando a ser utilizadas mais tarde, ao longo do século XII, sob as formas “crucesignati” e “crucesignatus” (Cardini
1992: 117; Niermeyer/Kieft 2002: I 371-372; Weber 2016: 221-234). Relativamente & discussio em torno destes termos
e a sua relagdo com as ideias de peregrinagio, Guerra Santa e “Reconquista” leiam-se os estudos de Thomas Deswarte
(2006: 67-90), Alexander Bronisch (2006: 91-113), Jean Flori (2006: 133-157), Cristopher Tyerman (1998), Carlos de
Ayala Martinez (2009: 220-223), Ernst-Dieter Hehl (1999: 145-159), Peter Lock (2006: 289-308), Benedetto Vetere
(2010: 81-110) e Pierre Sigal (1974: 5-47). Edmond Labande defendeu uma distingo entre cruzados e peregrinos dentro
do grupo de viajantes que visitavam Jerusalém no século XII (1958: 159-169), visio que Bernard Hamilton considerou
anacronica (1999: 135-144). Concretamente acerca do conceito de “Reconquista” devem ler-se as publicagdes de Martin
Rios Saloma (por exemplo, a de 2011).

32



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Escrita entre 1109 e 1149 por diversos conegos da Igreja de Santiago de Compostela, a His-
toria Compostellana (HC), crénica dos feitos do prelado Diego Gelmirez (1100-1140) em prol da
sua diocese, um dos principais trabalhos historiograficos peninsulares de Undecentos, ¢ contem-
porénea destas alteragoes’. Também o ¢ o conjunto de textos acerca do culto de S. Tiago conhe-
cido como Liber Sancti Iacobi (LSI), cuja autoria ¢ discutida, mas que poderd ter sido arquitetado
em ambiente compostelano ou pelo proprio Gelmirez, e elaborado por um ou varios autores ao
longo da primeira metade do século XII, sendo Aimerico Picaud a hipétese mais debatida entre
os investigadores®. Jd no concilio de Clermont de 1095 esteve presente o bispo de Iria-Compos-
tela Dalmécio (1094-1095), que talvez tenha assistido a prédica de Urbano II; logo em 1100, um
ano apos a tomada de Jerusalém aos mugulmanos, Gelmirez foi eleito bispo; a Segunda Cruzada
(1146-1149) decorreu durante o periodo de atividade do autor Pedro Marcio na HC; a Galiza
assistiu a saida de muitos peregrinos e cruzados em dire¢ao a Terra Santa e encontrava-se numa
das rotas que levavam viajantes do norte da Europa ao Oriente.

Entretanto, na Hispinia, vivia-se uma determinada conjuntura em certos aspetos seme-
lhante a do Mediterrdneo oriental: a luta armada contra os mugulmanos em territorio hispanico
ganhou um novo impulso na segunda metade do século XI, e voltaria a intensificar-se sob o rei-
nado de Afonso VII (1126-1157). Adicionalmente, em Compostela, Gelmirez estava empenhado
em atrair peregrinos a catedral da cidade e em valorizar a sua carreira eclesidstica. Apesar de ter
conseguido elevar a sua sé a arcebispado em 1120, nunca conseguiu transforma-la no patriarcado
do Ocidente, provavelmente o seu maior objetivo (Lopez Alsina 2013: 345; Diaz y Diaz 1999:
91-95)". De modo mais ou menos implicito, ambas as narrativas aludem a esse desejo do arcebis-
po com a referéncia s trés sés episcopais mais importantes —a do Oriente (Efeso), do Ocidente
(Santiago de Compostela) e do Centro (Roma)— ou aos apéstolos Jodo, Tiago e Pedro, que, res-
petivamente, as representariam (HC, II, 3.2; LSI, 1V, 19; Diaz y Diaz 1999: 95-96). De facto, es-
tes textos foram criados como parte de um programa de exaltagio da Igreja de Santiago de Com-
postela, cujo prelado procurava no Papado a legitimagao dos seus privilégios, sobretudo ancorada
na presen¢a do tumulo de S. Tiago em Compostela, um dos principais centros de peregrinagao
da Cristandade. J4 em vida de Gelmirez estavam assentes no Ocidente europeu virias rotas que
confluiam para este destino —elencadas no Livro V do LS[—, que agora se interligavam mais

5 Recorremos as edi¢des mais recentes do texto —a edi¢do critica latina e a sua tradugdo para castelhano— da responsabili-
dade de Emma Falque Rey (1988 ¢ 1994, respetivamente). A primeira tradugdo de Manuel Sudrez e José Campelo (1950)
contém uteis notas explicativas. Ainda que a autoria do texto tenha sido estudada por inimeros investigadores, as ideias
mais desenvolvidas e fundamentadas sobre este tema sio as de Fernando Lépez Alsina (2015).

6  Seguimos as edi¢des do LSI na sua mais completa versio, a do Codex Calixtinus: a edi¢io latina a cargo de Klaus Herbers
e Manuel Santos Noia (1998), ¢ a sua tradugio para castelhano da responsabilidade de Abelardo Moralejo, Casimiro Tor-
res ¢ Julio Feo Garcia, publicada em 1951 e reeditada mais tarde (1998). Acerca da complexidade da sua autoria, processo
de compilagio e cronologia da elaboragio, leiam-se os trabalhos de Fernando Lépez Alsina (2013), Klaus Herbers (1984)
e Manuel Diaz y Diaz (1988). Este ultimo investigador é uma das vozes que se pronunciaram sobre a dificuldade em
atribuir a obra a um autor concreto, que muitos consideraram tratar-se de Aimerico Picaud, oriundo da regiio de Poitou
(Aquitdnia), como foi o caso de Diego Catalin (2001: 160-238, 791-860).

7 A aspiragdo a sé patriarcal seria anterior a este governo, ja se encontrando implicita no titulo de “sedes apostolica” aplicado
a diocese compostelana no século X (Deswarte 2010: 253).

33



Mariana Fonseca Barros

estreitamente com aquelas que conduziam a Terra Santa, desenvolvendo-se uma “peregrinagao
circular” que unia os dois lugares (Castifieiras Gonzalez 2010: 40). Tendo em conta a importin-
cia destes fatores, que significado assume o topénimo “Jerusalém” nestas obras? Muitos foram
ja os estudiosos a pronunciarem-se sobre as noticias que encontramos nos dois textos relativas a
peregrinacio e a Cruzada direcionadas para o Oriente, dos quais se devem destacar Manuel Diaz
y Diaz (1999), Nicolas Jaspert (2008) ¢ Emma Falque Rey (2013). Todavia, as mengdes a Jerusa-
lém da HC nunca foram sistematizadas e avaliadas no seu conjunto, além de que a interpretagao
acerca de alguns dos episodios que as contém deve ser desenvolvida, de modo a articula-los com
as referéncias do LS a mesma cidade. A recolha de todas as alusdes ao topénimo nas duas fontes
narrativas ¢ essencial para compreender melhor o panorama cultural hispanico, e em especial o
compostelano, num momento em que numerosos grupos de soldados e peregrinos rumavam a
Terra Santa, paralelamente ao notavel crescimento da importancia de Compostela e da ameaga
almoravida na Peninsula Ibérica.

A trasladagio das reliquias de S. Tiago de Jerusalém para Compostela
Comecemos por ter em mente que a relevincia de Jerusalém para Santiago de Compostela pren-
de-se, antes de tudo, com o proprio desenvolvimento da cidade galega, que teve origem no des-
cobrimento do sepulcro de S. Tiago no século IX, apostolo que morrera em Jerusalém no ano 44,
segundo a tradi¢do biblica, e cujo corpo se trasladara depois para a Galiza. Na HC, a translatio ¢
narrada em dois capitulos da obra (HC, I, 1.1; II, 50.1), e no LSI ¢é relatada nos dois primeiros
capitulos do Livro III, com algumas diferengas entre eles (Lopez Alsina 2013: 367-368; Lopez
Alsina 2015: 128-134).

O primeiro relato da HC acerca da chegada do corpo de S. Tiago a Galiza, incluido no texto
por Munio Afonso, contém um pormenor relevante: o corpo fora trazido por alguns dos seus

»

discipulos “com a cabe¢a” (“cum capite”), enquanto uma das descri¢ées do LSI menciona que o
corpo chegara “inteiro” (LS, 111, 2). Este detalhe foi acrescentado a alguns relatos da trasladagio
como reagio ao regresso de Mauricio, bispo de Coimbra (1099-1108), a Hispania, em 1108, vin-
do da Terra Santa alegadamente acompanhado da cabega de S. Tiago Maior (Falque Rey 1994: 67,
266; Lopez Alsina 2015: 58)%. Este acontecimento entrava em contradi¢io com a veneragdo que se
fazia ao apostolo em Compostela, onde se acreditava que o seu corpo se encontrava inteiro. A ida
do bispo a Jerusalém, a sua descoberta da reliquia e a trajetoria do tesouro até chegar ao mosteiro
de Sao Zoilo, as maos da rainha Urraca (1109-1126) e finalmente as de Diego Gelmirez —que
em 1116 entra em Compostela, fazendo a populagao acreditar que levava consigo a cabega do
apostolo da cidade—, sio acontecimentos que ficaram registados na cronica compostelana pelo
mestre Geraldo, entre 1121 e 1124 (HC, I, 112). Fernando Lépez Alsina admite que Gelmirez
pretendeu provisoriamente que se acreditasse na autenticidade da reliquia de S. Tiago Maior de

forma que a revolta dos burgueses compostelanos, que enfrentava nesse ano de 1116, acalmasse

8  Francesco Renzi evidencia cabalmente como a trajetéria desta personagem demonstra a ligagdo que existia entre varios
territorios da Cristandade neste periodo, desmantelando a ideia de que alguns deles, como a Hispinia, seriam meras pe-
riferias (Renzi 2021).

34



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

momentaneamente. Passou a acreditar-se depois, com efeito, que a cabega em causa era a de S.
Tiago Menor (Lopez Alsina 2015: 58). No plano narrativo e no que respeita a Jerusalém, daqui
transitam reliquias para Compostela tanto num passado remoto como no tempo em que nasce a
HC. A trasladagio do corpo de S. Tiago nos inicios do Cristianismo conferira a Compostela a sua
centralidade na Cristandade enquanto importante destino de peregrinos. Na época de Gelmirez,
tendo este ji alcangado a dignidade de arcebispo (1120), procurou-se renovar a gléria da cidade
galega por intermédio de uma nova translatio de outra reliquia do apdstolo, que recebia neste
periodo grande veneragio em Jerusalém (Loépez Alsina 2013: 378). Havia que diminuir a impor-
tancia que tinha nesta cidade e salientar que a condi¢do de bispado que Compostela tivera era
ainda menos dignificante quando a diocese passara a possuir o corpo completo de um apéstolo,
tendo direito a ser promovida a um estatuto superior, provavelmente até mais elevado do que o
de arcebispado: o de patriarcado, que Jerusalém detinha. Isto ajuda a perceber melhor a aparente
contradi¢ao que existe entre a narrativa de Geraldo e a ¢ranslatio de Munio Afonso’.

Partida de peregrinos e cruzados da Galiza para Jerusalém
Mauricio foi um dos exemplos conhecidos de peregrinos que se ausentaram do noroeste peninsu-
lar para rumarem a Jerusalém na primeira metade do século XII. Ha noticias de outras persona-
gens do territério hispanico que o fizeram no mesmo periodo (Marques 2001: 101-121; Martins
1957: 125-146; Fernandez de Navarrete 1986; Rucquoi 2012). A HC da-nos a conhecer a partida
de alguns clérigos de Compostela para a Cidade Santa, bem como de condes importantes da
Galiza. De facto, a devogio a Jerusalém em Compostela, propiciada por Gelmirez, ¢ visivel, por
exemplo, na restauragio de uma igreja dedicada ao Santo Sepulcro, situada no lugar que antes se
chamava Otero de Potros e onde hoje se encontra a igreja de Santa Susana (HC, I, 15.5 ¢ 19), o
que significaria, para Ermelindo Portela, um “testimonio temprano de la recepcion y la acogida
de los ideales de la Cruzada” (Portela Silva 2016: 112; Jaspert 2008: 158).

Algumas jornadas constituem um meio para Gelmirez dar seguimento a negocios que decor-
riam com a curia papal, quer esta estivesse em Italia ou nas Galias. Na primeira metade de 1118,
o cardeal Pedro Diaz e o tesoureiro Pedro Andyaz partiram como peregrinos para a Terra Santa e
encontraram-se com o papa Gelasio IT (1118-1119), por esta altura ainda em Itdlia. A conjuntura
desse periodo era favoravel a Compostela, pois o papa era Joao de Gaeta, anterior chanceler e le-
gado papal na Hispania, que conhecia bem as aspiragées de Gelmirez. Segundo Geraldo, Gelasio
IT estava muito inclinado a aceder as pretensoes do compostelano, concretamente a trasladagao
da metropole de Braga para Compostela, tendo em conta a situagao que se vivia na Igreja nessa
altura: precisamente em 1118, o antigo arcebispo bracarense Mauricio “Burdino” fora eleito “an-
tipapa” Gregorio VIII (1118-1121), apoiando a fagao imperial. No entanto, Geldsio II comunicou
aos mensageiros que o real objetivo que os movia a passar pela sua corte era a peregrinagio que

9 A histéria de Geraldo também ¢ importante para sublinhar a superioridade de Compostela sobre Braga, lugar para onde
Mauricio, possivelmente, levaria as reliquias que reunira. Esta rivalidade ja é visivel no “pio latrocinio” ocorrido em 1102,
altura em que Braga ficou despojada de importantes reliquias depois de uma visita de Diego Gelmirez a cidade (HC, I, 15;
Barros 2018: 80-101).

35



Mariana Fonseca Barros

faziam ao sepulcro do Senhor e nao o assunto que com ele discutiram. Incitando-os a continuar
a viagem, informou-os igualmente de que aguardaria que o bispo compostelano enviasse legados
para com ele tratarem da elevagio da sé de Compostela (HC, II, 3.4). Ermelindo Portela supds
que seria um incentivo do Papado a peregrinagao de hispanos ao Oriente, um sinal positivo depois
dos primeiros indicios negativos que aparecem na cronica a respeito da posigio de Roma face a
corrente de peregrinos e cruzados que saiam da Hispania, deixando-a a mercé dos mugulmanos
(Portela Silva 2016: 107-109). Este discurso, porém, soa irénico depois de sermos informados
de que Gelmirez encarregara especificamente esses peregrinos de negociarem com o papa a con-
cessao da dignidade arcebispal. O papa parece transmitir uma critica implicita a conduta de Gel-
mirez, que misturava assuntos eclesidsticos com objetivos que pertenciam estritamente ao foro
espiritual, mas a carta de Gelsio II que se copiou de seguida nio menciona nenhuma ajuda que
se pudesse fornecer a Gelmirez ou revela sequer uma inclinago para negociar com o bispo (HC,
IT, 3.5; JL 6645"). Retém-se que Geraldo pretenderia sobretudo demonstrar a inclinagio papal
em despojar Braga de um privilégio para o conceder a Compostela, mas como na realidade tal era
dificil de conseguir —a diocese compostelana acabou por receber o privilégio que Mérida, sob
dominio sarraceno, detinha—, o cronista concebeu uma boa justificagio para a demora de Gelasio
IT, que, como o autor sabia quando escrevia, acabou por morrer sem que tivesse dado resposta a
pretensao de Gelmirez.

A despeito da suposta adverténcia de Gelasio II, os negocios do bispo continuaram entre-
lagados com a peregrinagdo a Jerusalém, como se pode ler noutros capitulos da HC. Aparente-
mente, 0s mesmos conegos encontraram-se com Geraldo na curia de Calisto II, que estava em
Saint-Gilles em junho de 1119, quando regressavam da Terra Santa. Parecem os mesmos, embora
haja uma pequena alteragao num dos nomes, que nao sabemos se poderd ser um engano —em vez
de Pedro Diaz, neste segundo capitulo trata-se de A. Diaz. E possivel que estes peregrinos aca-
bassem por passar de qualquer modo por Saint-Gilles no caminho de regresso, mas ¢ importante
notar que a paragem na curia do papa parece ter sido propositada para ajudar Geraldo na discus-
sao da elevagao de Compostela a arcebispado, sobretudo porque ja antes tinham sido incumbidos
de tratar deste assunto (HC, II, 10).

Alcangado este objetivo em 1120, o bispo precisou de concluir as conversagdes com Ca-
listo II por intermédio do envio de uma grande soma de dinheiro. Devido a guerra que decorria
entre a rainha de Ledo e Castela, Urraca, e o rei de Aragido, Afonso I (1104-1134), os viajantes
que apoiavam a rainha ou o seu filho Afonso Raimundes —e, por extensio, Diego Gelmirez—,
sofriam amiude perigos no caminho que passava pelos territorios controlados pelo aragonés; os
peregrinos e cruzados a caminho de Jerusalém, porém, poderiam ficar a salvo destes riscos. Deste
modo, Gelmirez enviou o dinheiro através de varios galegos que iam ao Oriente como cruzados
(“accepta cruce”). Foram escolhidos dois especialmente hdbeis e muito astutos, que distribuiram
o dinheiro pelos seus companheiros, ¢ a cada um destes calhou um nimero de ongas de ouro
correspondente aos anos de peniténcia de que ficariam livres —supomos que se trataria de uma

10 Os documentos papais citados neste estudo sdo acompanhados pelas referéncias a edicio de Jaffé et al. 1885-1889 (JL).

36



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

espécie de beneficio espiritual concedido por Gelmirez, tendo em conta que iam em peregrinagio.
Atravessaram o reino de Aragio e entregaram o dinheiro em Montpellier a monges cluniacenses,
que depois o levaram a Cluny, onde se encontrava o papa (HC, II, 16.1). O percurso habitual
nesta época dos que iam da Hispinia até Jerusalém era feito por terra, sobretudo até ao sul de
Italia, donde poderiam embarcar em portos apulianos (Micheau 1979; Birch 1998: 38-55, 61-65;
Webb 2002: 128-147).

Sabemos ainda gragas a Pedro Marcio que em 1124, depois de obter a confirmagio da legacia
nas provincias de Braga e de Mérida, Gelmirez enviou a Calisto II o privilégio provisorio que este
lhe fizera chegar, para que fosse selado. Com este documento teria de seguir a verba apropriada,
mas enquanto o privilégio foi enviado através de dois clérigos compostelanos —o cardeal Pedro
Fulcon e o conego Afonso Pérez—, o dinheiro (300 ongas de ouro) foi entregue a peregrinos
conhecidos. Contudo, nesta ocasido a medida do bispo nao foi suficiente, pois um dos peregrinos
foi assaltado por ladrdes e perdeu-se uma parte do dinheiro, embora nio se especifique que estes
eram aragoneses, atuando por motivos politicos (HC, II, 64.5).

Destas passagens compreende-se que se favorecia Compostela mesmo indo ao Oriente. Nao
existe propriamente um incentivo da peregrinagao a Jerusalém por si s6, mas antes um aprovei-
tamento dessas viagens, cujo itinerario seguia um determinado percurso coincidente no essencial
com o dos habituais legados de Gelmirez.

Um outro conjunto de capitulos respeita a ida de galegos laicos para Jerusalém, provavel-
mente movidos nao apenas por um objetivo religioso, mas também militar. Um deles ¢ apenas
identificado no texto como “infan¢ao Pedro”, que fez uma doagdo a Igreja compostelana em
1134 —uma parte da igreja de Santa Maria de Trasmonte— quando preparava a viagem (HC,
ITI, 40.3). Estas doagdes feitas a igrejas ou mosteiros por ocasido de peregrinagdes a Terra Santa
eram habituais nesta época (Ferndndez de Viana y Vieites 1991: 405-421; Gonzélez Rodriguez
1957). Antonio Loépez Ferreiro afirmou que Pedro poderia ser irmao de Ferndo Peres de Trava,
que efetivamente também doou uma parte daquela igreja a Diego Gelmirez (Lopez Ferreiro 1901:
IV 192-193; HC, III, 40).

As restantes noticias indicam-nos dois membros da aristocracia galega que estiveram em
Jerusalém e que prestaram determinado auxilio aos reis castelhano-leoneses em dois momentos
de desacordo entre estes e Diego Gelmirez. Os dois episddios apresentam muitas semelhangas
(Barros 2018: 54-59). No primeiro caso, o prelado contribuiu para a expedi¢io militar de Urraca
contra a sua irma Teresa, em 1121, acompanhando-a na invasio ao condado portucalense (HC, II,
40 e 42; Amaral/Barroca 2012: 216-220). No regresso a Galiza, deu-se uma reviravolta nos acon-
tecimentos e Urraca aprisionou o arcebispo, tomando dois dos seus castelos. As agoes da rainha
foram efetuadas com o apoio de alguns colaboradores, entre os quais o conde Rodrigo, o unico
a que Geraldo associa uma informagio concreta além do seu nome: “tinha regressado hi pouco
tempo de Jerusalém” (“perhendie Therosollmis redierat”; HC, 11, 42.2). Nio é possivel identificar
este conde com certeza —José Campelo e Nicolas Jaspert pensaram que se tratava de Rodrigo
Velaz, conde de Sarria, que se acredita ter estado no Oriente por volta de 1119 ou pouco depois
(Sudrez/Campelo 1950: 289; Jaspert 2008: 149-169; Torres Sevilla-Quifiones de Ledn 1999:

37



Mariana Fonseca Barros

71-72; Rucquoi 2012: 48). Sabe-se que Rodrigo Pérez de Trava, filho de Pedro Froilaz de Trava,
tambem esteve em Jerusalem, segundo Ermelindo Portela por duas vezes, ainda que somente date
a segunda do ano de 1138 (Portela Silva 2016: 110-111; Jaspert 2008: 155).

No segundo caso, Pedro Marcio relata uma outra invasio do condado portucalense ocorrida
em 1127, desta vez por iniciativa de Afonso VII. O rei foi igualmente acompanhado por Gelmirez
e usufruiu da contribui¢io que o arcebispo fez de guerreiros (HC, II, 85; Amaral/Barroca 2012:
227-228). Apods o regresso aos seus dominios, o monarca foi aliciado por inimigos do prelado
que queriam ver Gelmirez despojado do senhorio de Santiago. Por sua vez, Afonso VII precisava
de dinheiro, pois a semelhan¢a da sua mae tinha de lidar com uma grande instabilidade politica e
militar nos seus territorios. Assim, o rei exigiu a Gelmirez uma soma muito elevada de dinheiro e
ameagou prender algumas pessoas proximas do prelado; ainda assim, os traidores ofereceram-lhe
uma quantia superior em troca do afastamento de Gelmirez do seu senhorio. Foi nesse momento
que Afonso VII decidiu aconselhar-se junto de um “conde de Jerusalém, homem probo e ho-
nesto” (“comitem Ierosolimitanum probum et honestum uirum”), que se pronunciou a favor do
prelado e afirmou que ele proprio presenciara a maldade da mae do rei, Urraca, contra Gelmirez
(HC, 11, 86 ¢ 87).

Apesar de o seu nome nio nos ser revelado, Antonio Lopez Ferreiro pensou tratar-se de
Fernio Peres de Trava, que estivera duas vezes em Jerusalém e que tinha grande influéncia junto
de Afonso VII. Este conde viajara em 1147 e em 1152/1153, pelo que s6 a primeira peregrinagao
poderia ser do conhecimento de Pedro Marcio, que participou na composi¢ao da HC até 1149
(Lopez Ferreiro 1901: IV 132, 268-269; Lopez Sangil 2002: 97-98). Emma Falque Rey acrescen-
tou como hipdteses o conde Rodrigo, o anterior cimplice da rainha, ou o infan¢ao Pedro acima
mencionado (2013: 421). O certo ¢ que seria galego ou estaria proximo da corte régia, pois o
conhecimento que tinha dos acontecimentos ocorridos na Galiza ¢ notdrio. Da mesma familia
dos Trava, outros membros foram a Jerusalém ou pelo menos expressaram esse desejo através de
doagdes (Ferndndez de Viana y Vieites 1991; Torres Sevilla-Quifiones de Ledn 1999), pelo que a
probabilidade de algum dos nobres referidos na cronica compostelana pertencer aos Trava ¢ muito
elevada'.

Relativamente aos dois ultimos capitulos mencionados, ¢ relevante observar a tendéncia,
quer de Geraldo quer de Pedro Marcio, de precisarem que ambos os aristocratas tinham esta-
do em Jerusalém, selecionando essa informagdo para a aditarem a identificagao desses galegos,
mesmo que esse facto pudesse ser posterior ao episédio narrado. Fazem-no ao relatar momentos
em que os reis de Ledo e Castela precisavam de auxilio, tanto pratico como de aconselhamento,
em dois episddios que sdo idénticos em varios aspetos. A sua presenca em Jerusalém, fosse pela
realizagdo de uma das mais importantes peregrinagdes do periodo ou pela participagio na defesa
ou alargamento dos territorios latinos no Oriente, constituiria um fator de prestigio social que

11 Nicolas Jaspert considera que esta tendéncia tinha que ver com os conflitos que alguns membros do grupo mantinham
com Gelmirez e a necessidade de procurarem outros centros de espiritualidade (2008: 159-161), enquanto Manuel Anto-
nio Castifieiras Gonzdlez evoca os intercimbios, designadamente artisticos, entre Compostela e Jerusalém permitidos pela
presenca de nobres importantes em ambos os santudrios (2010: 46-48).

38



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

os destacaria e lhes conferiria influéncia, particularmente quando estava em causa a relagao deli-
cada entre os monarcas e o prelado compostelano, independentemente da posi¢do que tomassem
quanto a este ultimo —enquanto o conde Rodrigo participa numa conjura contra Gelmirez, o
conde de Jerusalém anénimo defende-o junto do rei.

A correspondéncia dos patriarcas jerosolimitanos dirigida a Diego Gelmirez

Os objetivos louvaveis das viagens a Jerusalém poderiam ter incutido também em Gelmirez o
dever de libertar os piratas ingleses apés uma batalha em que sairam derrotados pelos galegos,
deixando-os partir para a Terra Santa (HC, I, 76). Assim lembrou Ermelindo Portela, que tam-
bém destacou este episodio como um momento em que os ideais de Cruzada e de “Reconquista”
se cruzam na HC, ainda que “bajo la curiosa forma de la pirateria”, tendo em conta que tanto os
mugulmanos como os cruzados ingleses eram vistos como piratas pelos cronistas compostelanos,
naquilo a que o autor chama os “efectos materiales de Cruzada y Reconquista” visiveis na cronica
(Portela Silva 2016: 103-106).

Efetivamente, Gelmirez estava ciente da necessidade de enviar soldados para o Oriente:
Geraldo transcreveu para a cronica compostelana uma carta de Veramundo ou Gormundo de Pi-
cquigny (1118-1128), escrita no inicio da década de 20 (HC, 1II, 28; Richard 1976). O patriarca
de Jerusalém real¢a a situagdo dificil em que se encontravam os cristdos nesta cidade, consti-
tuindo esta carta um valioso documento que nos fornece informagées em primeira mao da dura
realidade que se vivia no Médio Oriente apos o sucesso da Primeira Cruzada. Fica claro que os
cristaos dos Estados latinos que se criaram apds 1099, e particularmente a Cidade Santa, eram
constantemente intimidados por mugulmanos ao seu redor, em concreto da Babilonia (Bagdade),
Ascaldo, Assur (Tiro) e Damasco, pelo que se apelava a ajuda do Ocidente, que em primeiro lugar
seria militar, mas provavelmente também financeira. Jean Richard estabeleceu um paralelismo
entre esta carta ¢ as decisdes que se tomaram no concilio da Naplouse de 16 de janeiro de 1120,
onde se discutiram as contrariedades que a sociedade crista enfrentava no Oriente: havia pobreza,
fome e caréncia de contingentes armados que proporcionassem seguranga as populagdes (Richard
1976: 426-430). A reagio mugulmana a ocupagio crista fazia-se sentir, come¢ando nas camadas
religiosas de cidades como Alepo e Damasco (Elisséeft 1993).

O conteudo de uma outra carta do patriarca Estévao de la Ferté ou de Chartres (1128-1130),
enviada em 1129 ou 1130 (Richard 1976; Castineiras Gonzdlez 2010: 46-47), ¢ completamente
distinto. Parece ter como unico proposito tratar de negocios com a sé compostelana, que ja seriam
antigos, pois Estévao comega por agradecer os beneficios que Gelmirez tantas vezes concedera
ao Santo Sepulcro, pedindo de seguida que lhe fosse entregue a igreja de Nogueira, situada na
diocese de Compostela (Sudrez/Campelo 1950: 459; Castifieiras Gonzdlez 2010: 46-47). Men-
ciona igualmente o seu enviado, o clérigo Aimerico, que certamente estaria incumbido de reco-
lher rendas e propriedades para o Santo Sepulcro, qui¢d ndo somente junto de Diego Gelmirez
(HC, 111, 26.1). Alguns autores destacam também o desejo expresso por Estevio de formar uma
“confraternitas” entre as duas Igrejas (Castifieiras Gonzdlez 2010: 46-47; Jaspert 2008: 162-164).
Jean Richard encarou esta missiva como uma continuidade da carta anterior, na medida em que,

39



Mariana Fonseca Barros

alguns anos apods os rogos de Veramundo, o Santo Sepulcro passara a beneficiar de varias proprie-
dades em todas as dioceses da Hispania e do sul do reino de “Fran¢a”, nas quais se incluia a igreja
de Nogueira (Richard 1976; Jaspert 2008: 158-159; JL. 7318).

As ajudas militares e financeiras que o Oriente requeria podemos juntar o desejo do Oci-
dente de possuir reliquias vindas de Jerusalém, nomeadamente ligadas a vida de Cristo, que muito
prestigiavam grandes santuarios que competiam com a Terra Santa, como Roma e Compostela
(Costa/Nascimento 2021). Esta ideia foi desenvolvida por Manuel Castifieiras, que admitiu que
Gelmirez teria interesse em comunicar com os patriarcas muito devido a esta procura de engran-
decimento da sua catedral. Com efeito, como relata a HC, Urraca ofereceu a Gelmirez outras
reliquias vindas de Jerusalém além da cabega de S. Tiago, entre elas um pedago do sepulcro
de Cristo, também trazido por Mauricio em 1108 e deixado no mosteiro de Sio Zoilo (HC, I,
112.2). Aquele investigador avanca ainda que um Lignum Crucis de prata (HC, 11, 57), oferenda
da rainha e hoje conservado numa das capelas da catedral, foi porventura um presente de Estévao,
enviado através de Aimerico, conego do Santo Sepulcro (Castifieiras Gonzalez 2010: 46-48)2.
Como ¢ habitual nesta obra, nio conhecemos as cartas que circularam em sentido contririo,
nem eventuais pedidos que Gelmirez fizesse, por seu turno, aos patriarcas. Mas recordemos que
pouco antes da chegada da missiva de Veramundo, entre 1118 ¢ 1119, dois conegos compostela-
nos estiveram em Jerusalém, e que este mesmo patriarca referiu na sua carta um correspondente,
nomeado apenas pela letra “R.”, que lhe trouxera noticias de Compostela (HC, II, 28).

Da parte de Gelmirez, os contactos eram certamente promovidos, até porque se pretendia
que se pensasse no arcebispo como o grande recurso dos seus contemporineos mais importantes
nas suas aspiragdes: embora em situagoes distintas, ambos os patriarcas escreveram com o intui-
to de pedir algo ao prelado, pelo que estes documentos colocavam a Igreja compostelana como
“una hermana de las grandes iglesias patriarcales de la cristiandad” (Jaspert 2008: 166-167). Nao
esquegamos que um dos objetivos de Gelmirez era precisamente o de ascender a patriarca, e a
proximidade com os lideres espirituais do Oriente outorgava-lhe elevada notoriedade. Também
neste sentido deveriamos entender a atribui¢ao de alguns excertos do LS ao patriarca Guilherme
(1130-1145) (LSL, 1, 22, 27) e o facto de Jerusalém surgir no final do texto como um dos locais
onde este se escreveu, bem como o proélogo do primeiro Livro, onde o papa Calisto II consagra a
obra, para que fosse revista, 20 mesmo patriarca®’, a abadia de Cluny e a Gelmirez, que assim se
colocava ao lado das institui¢des e figuras eclesiasticas mais proeminentes da sua época.

Incentivo da peregrina¢do compostelana e da Cruzada hispanica

Se por um lado as partidas para a Terra Santa desde a Galiza tinham grande relevincia no
meio compostelano, por outro ¢ nitido o desencorajamento dessas viagens noutras passagens
da HC. Na década de 20 vemos Gelmirez a persuadir Bernardo, o tesoureiro da sua Igreja, a

12 Clérigo, alids, que alguns identificaram com Aimerico Picaud (Jaspert 2008: 166-169; Catalan 2001: 807-808, 856), o
que, na perspetiva destes investigadores, ligaria o cabido de Jerusalém a composi¢ao do LSI.

13 A incongruéncia entre o periodo do pontificado de Calisto IT (1119-1124) e o do governo de Guilherme (1130-1145)
poderia indicar que se pensava no patriarca Gormundo/Veramundo (1118-1128) (Fita/Fernandez-Guerra 1880: 49).

40



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

desistir da viagem a Jerusalém'. Pedro Marcio explica que o arcebispo receava que as obras da
catedral sofressem com a auséncia do tesoureiro, mas nitidamente se pode ler como Gelmirez
substituiu aquela peregrinagao por privilégios para a sua propria sé: aquilo que Bernardo qui-
sesse doar ao Santo Sepulcro e a outros Lugares Santos seria enviado através de mensageiros,
enquanto o dinheiro que gastaria na jornada seria empregue na compra de um ornamento
para a catedral de Compostela. O tesoureiro seguiu esse conselho e adquiriu um valioso calice
de ouro vindo de Toledo. Em contrapartida, recebeu de Gelmirez as mesmas prerrogativas que
teria se tivesse peregrinado até a Terra Santa, sendo absolvido dos seus pecados (HC, III, 8 e
9).

Na parte composta por Munio Afonso, existem algumas admoestagdes de Pascoal II (1099-
1118) relativamente aos hispanos que partiam para Jerusalém, nos primeiros anos do episcopado
de Gelmirez, tendo em conta o perigo almoravida que era permanente na Peninsula Ibérica (HC,
I, 9.2 € 10.2; JL. 5839 e JL 5861). Numa das missivas, enviada ao rei Afonso VI (1065-1109),
segundo o manuscrito que Emma Falque Rey seguiu para a sua edi¢do critica, Pascoal II diz ter
visto soldados hispanos em trinsito para Jerusalém (HC, I, 9.4; JL 5840; Falque Rey 1994: 88;
Falque Rey 1988: 25). Além disso, o sumo pontifice refere que o rei de Leao e Castela o infor-
mara sobre a situagdo dos seus territorios, o que talvez tenha levado alguns autores a pensar que o
monarca teria pedido ao papa que interviesse no sentido de interditar a movimentagdo de cruzados
hispanos (Torres Sevilla-Quifiones de Ledén 1999: 70; Fernandez de Navarrete 1986: 37-38). O
mesmo papa repete estes apelos numa outra carta dirigida a todos os subditos do rei Afonso VI,
cuja data nao ¢é consensual (HC, I, 39; JL 5863; Sudrez/Campelo 1950: 96; Fernandez de Navar-
rete 1986: 37-38). Esta missiva vem precedida na cronica por um texto possivelmente redigido
na cdria romana, que menciona o mesmo assunto (HC, I, 38; Falque Rey 1994: 146; Sudrez/
Campelo 1950: 95, 96).

A inclusao de virias cartas de Pascoal II sobre este tema poderia revelar da parte de Munio
Afonso uma preocupagdo com a situagao que se vivia na regiao de fronteira nos primeiros anos
do século XII, embora a transcri¢ao de documentos seja caracteristica do estilo deste cronista,
havendo uma grande diversidade tematica nas missivas papais que Munio copiou. De qualquer
modo, existia de facto nesta época uma tendéncia dos papas para incitar a guerra frente ao Islio
em solo hispﬁnico em troca de promessas espirituais, o que levou muitos invcstigadores a refletir
sobre a comparagio que o Papado estabeleceria entre Cruzada no Oriente e “Reconquista”, ou
mesmo sobre a possibilidade de os papas pregarem uma Cruzada hispanica”. Esta equiparagao
acaba por ser assumida abertamente por Calisto II com a bula Pastoralis oficii (JL. 7116) e no 1
Concilio de Latrao, em 1123.

14 1124, segundo Adeline Rucquoi (2012: 48-49) e Manuel Diaz y Diaz (1999: 90).

15 Para alguns autores, a formagio da ideia de Cruzada hispénica seria anterior ao concilio de Clermont de 1095 (Vetere
2010: 99-100; Flori 2003: 406). Richard Fletcher ndo aceitou que se pudesse considerar a guerra contra o Islao no espago
peninsular como uma Cruzada antes do final do século XI, uma vez que apenas Urbano II e Pascoal II teriam comegado
a conceber essa luta como idéntica & que decorria na Palestina e na Siria (Fletcher 1984: 297-299). Vejam-se ainda as
publicaces de Alexander Bronisch (2006) e Benjamin Weber (2016).

41



Mariana Fonseca Barros

E na sequéncia destes acontecimentos que, segundo varios historiadores, Gelmirez teria feito
o mesmo num concilio compostelano realizado a 18 de janeiro de 1125%. Pedro Marcio informa
o leitor dessa inten¢io do prelado (HC, II, 78.1) e copia de seguida o édito relativo ao concilio,
onde se pode ler o apelo a que se abrisse um caminho nas regides da Hispania até ao Sepulcro do
Senhor, caminho que era “mais breve e menos laborioso” (“breuius et multo minus laboriosum”),
do mesmo modo que os cavaleiros de Cristo o tinham feito até Jerusalém, atribuindo-se indulgén-
cias plendrias a quem participasse na jornada ou tivesse capacidade para enviar combatentes (HC,
IT, 78.2). O texto nao esta isento de duvidas: Richard Fletcher considerou que se tratara de um
chamamento a Cruzada na Hispania sem precedentes (Fletcher 1987: 43; Justo Ferndndez 2001:
43; Jaspert 2008: 153). José Luis Martin viu neste discurso a inten¢do de que se conquistasse Mé-
rida, indispensavel para preservar a dignidade metropolitana que a s¢ de Compostela tinha desde
1120 (Martin 1996: 227-228). Manuel Diaz y Diaz detetou neste concilio alusdes a peregrinagio
compostelana devido as referéncias ao perdao que se conseguiria como se se fosse a Jerusalém, pre-
ferindo-se, além disso, a Cruzada hispanica (Diaz y Diaz 1999: 89). Numa outra perspetiva, Carlos
de Ayala Martinez encarou este concilio como a “apoteose de Gelmirez”, que pretendia afirmar-se
como lider da Igreja hispanica, incitando a uma Cruzada na Hispania a partir da qual se libertaria a
Terra Santa (Ayala Martinez 2008: 413-415). Para Ermelindo Portela, ficara patente como Cruzada
e “Reconquista” se identificavam, aludindo-se a guerra peninsular enquanto forma de se atingir
Jerusalém, presumivelmente visando incursoes no al-Andalus e a sua continuagao por via maritima
até a Palestina. O autor aventa até que o cronista responsavel por esta parte da obra poderia conhe-
cer alguns planos para se avangar na conquista de territorio, uma vez que jd escrevia nos anos 40 e,
efetivamente, verificaram-se nesta altura sucessos militares cristdos relevantes (Portela Silva 2016:
118-121; Pallares Méndez/Portela Silva 2006: 271-286).

Por nosso lado, cremos que uma outra hipdtese seria entender o discurso de Gelmirez no
sentido figurativo. Assim, empreender a guerra contra os inimigos do Cristianismo dentro da
Peninsula Ibérica seria um outro meio de atingir Jerusalém, isto ¢, espiritualmente, nao sendo
necessario partir numa longa jornada. E, com efeito, o arcebispo concedia compensagdes a quem
estivesse disposto a participar na empresa, as mesmas que atribuiria se, na realidade, os hispanos
fossem ao Oriente. Inclinamo-nos, por isso, a concordar com a opiniao de Jaime Justo Fernandez,
que ndo interpreta o texto de forma literal, mas atenta principalmente na meng¢do a concessio
de indulgéncias (Justo Ferndndez 2001: 42-43)". De resto, a outorga de beneficios espirituais ji
havia sido referida por Gelmirez num concilio anterior, realizado na primavera de 1124. Dessa vez
eram concedidos a todos os que na Hispania morressem ao acometerem contra um violador da
Paz de Deus ou 20 renunciarem as armas no mesmo contexto, “‘como se morressem a caminho
de Jerusalém” (“ac si in Hierosolimitano itinere mortuus esset”) (HC, II, 71.1)*. Ainda assim,

16 Na interpretagio de Fernando Lopez Alsina, seria o ano de 1126 (1999: 224-225).

17 Este mecanismo foi utilizado por outras figuras do espago peninsular no mesmo periodo, como Afonso Henriques, que
pretendia ter efetivos que defendessem o seu territorio na fronteira (Marques 2001: 119).

18 O regime de indulgéncias compostelano foi-se construindo progressivamente desde essa época a semelhanc¢a do romano

(Lépez Alsina 1999: 224-225).

42



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Jaime Justo Fernindez ndo acredita no interesse de Diego Gelmirez na guerra peninsular junto
a fronteira, evocando a distdncia a que a Galiza e o arcebispo estavam da zona fronteiri¢a com o
Islao (Justo Ferndndez 2001: 42-43)%.

No Livro IV ou Historia Turpini do LSI*, as duas “Cruzadas” sio equiparadas numa carta
supostamente elaborada pelo papa Calisto II (1119-1124), forjada para ser datada do dia 25 de
margo de 1123, quando decorria o I Concilio de Latrao (LSI, IV, 26 = Herbers/Santos Noia 1998:
appendix D; JL 7111; Herbers 2011: 124-127; Loépez Alsina 2013: 362-363): Carlos Magno teria
inaugurado a Cruzada na Hispania e o arcebispo Turpin de Reims teria proclamado a concessao
de indulgéncias, num concilio nessa cidade, aos que se integrassem nesse movimento. Seguindo
esse exemplo, Urbano II apelara 2 Cruzada em Jerusalém no encontro de Clermont de 1095. Por
seu lado, como vimos, a HC invoca as campanhas militares contra os mugulmanos hispanos a
semelhanca das que se organizavam na Terra Santa. Apesar da diferenga, ambas as narrativas tém
o mesmo proposito no que respeita a hierarquia da Igreja hispanica: ao ligar a “Reconquista” ao
imperador carolingio, libertador da Peninsula Ibérica e simultaneamente peregrino jacobeu, o LS/
subordinava a Hispania ao apostolo S. Tiago e, por extensdo, ao bispo de Compostela, contraria-
mente as ideias neogoticas que sustentavam a supremacia de Toledo, conforme explicou Carlos
de Ayala Martinez. Na HC, a intervengao de Gelmirez nos concilios de 1124 e 1125 extravasava
os limites do seu poder, pois no primeiro proclamou a Paz de Deus em todo o reino da Hispania
e no segundo pregou para todo o povo cristao, quando era apenas legado papal nas provincias de
Meérida e de Braga (Ayala Martinez 2008: 415 e 2020: 13-14; Sudrez/Campelo 1950: 383; Justo
Fernandez 2001: 34-41). Além do desejo de possuir prerrogativas mais altas do que as que tinha
—a legacia em toda a Hispénia, a primazia ou o patriarcado®—, acentuava-se a preeminéncia de
Santiago de Compostela na luta contra os sarracenos, silenciando-se o papel de Toledo.

As ideias plasmadas no LSI acerca da Cruzada jerosolimitana vao ainda mais longe: esta
nao so imitava as campanhas encetadas por Carlos Magno em solo ibérico, como também se fazia
gragas a ajuda concedida por S. Tiago. Solicitada por um cruzado de linhagem francesa que lutava
contra o “infiel” na Terra Santa, essa ajuda deveria ser reconhecida com a peregrinagdo em dire¢ao
a Galiza (LSI, 11, 9).

E curioso que na HC nao haja referéncias a peregrinagio feita em sentido inverso, de Je-
rusalém para Compostela. Quando Geraldo fala do culto ao apéstolo fora da Hispania, nao alude
a territorios a leste da Alemanha e da Itdlia (HC, 11, 50.1). Jd no LSI diz-se que entre os peregri-

19 Acerca da orientagio do prelado de Compostela relativamente a guerra contra os Almoréavidas e a realiza¢io da Cruzada,
bem como o “programa ideoldgico” que Ermelindo Portela atribui aos dois concilios, leia-se a biografia que dedicou a
Diego Gelmirez (2016: 99-121).

20 Em concreto sobre esta narrativa, consulte-se o trabalho de Santiago Lopez Martinez-Morés (2002).

21 Neste sentido, Bernard Reilly notou que o arcebispo aspiraria a possuir a legacia em toda a Peninsula Ibérica ou a digni-
dade de primaz (1982: 197-198). Por seu turno, Ermelindo Portela entendeu que o prelado se dirigia intencionalmente ao
reino da Hispénia, isto ¢, ao espago que pertencia ao dominio dos reis (2016: 120). Sobre a natureza do concilio de 1125,
José Barreiro Ferndndez afirma que se tentou que fosse “nacional” (1970: 517) e Fernando Rodamilans Ramos refere a
sua dimensdo “universal”, provavelmente em resposta a bula de Calisto II que promulgava uma Cruzada hispanica (2020:

111-114).

43



Mariana Fonseca Barros

nos que visitavam a cidade galega encontravam-se os de Jerusalém, os de Antioquia e outros vin-
dos de territorios orientais (LS7, I, 17). Um outro conjunto de capitulos, incluindo o do cruzado
francés, contém o relato de varios milagres de S. Tiago, realizados entre 1101 e 1104 em auxilio
de peregrinos que iam ou vinham de Jerusalém e enfrentavam os perigos de uma viagem mariti-
ma. Estes milagres certificam o medo que se vivenciava nestas jornadas, nao s no que respeitava
ao mar em si e as tempestades que ameagavam os viajantes, mas também aos mugulmanos que
controlavam partes do Mediterrineo (LSI, 11, 7, 8, 9 e 10). Esta protecio do apéstolo poderia ser
entendida como um favorecimento dessas desloca¢des (Rucquoi 2012: 47), mas em quase todos
os milagres referidos os peregrinos salvos pelo apdstolo visitam o seu sepulcro em agradecimento;
e até se refere, num deles, a contribui¢io financeira para as obras da catedral de Compostela. Nas
palavras de Nicolas Jaspert, “la ciudad santa fue utilizada para subrayar tanto la amplitud geogra-
fica de la devocién a Santiago como la importancia de su culto” (Jaspert 2008: 166-168). Da mes-
ma opinido, Manuel Diaz y Diaz assinalou como Roma e Jerusalém se encontram em segundo
plano na literatura jacobeia, de modo a real¢ar a peregrinagio compostelana (Diaz y Diaz 1999).
Isto ndo invalida que no Livro I do LS se reconhega a importancia das duas peregrinagdes, que
sdo caracterizadas em conjunto: quem regressava de Jerusalém trazia a folha de palmeira, assim
como quem visitava Santiago de Compostela levava a vieira, significando a primeira o triunfo so-
bre os vicios e a segunda as boas obras e 0 amor ao préximo (LSI, I, 17), descartando-se o papel
da jornada que levava a Roma, e que teria menos adeptos por esta altura (Birch 1998: 150-186).

Conclusoes

A maioria das informagoes sobre Jerusalém das duas principais narrativas compostelanas da pri-
meira metade do século XII favorece Compostela relativamente a Cidade Santa. Por um lado, a
Historia Compostellana nao esconde a enorme relevincia que Jerusalém tinha para o Ocidente
pouco tempo depois da Primeira Cruzada. As reliquias que de 14 chegavam —acima de tudo as do
apostolo S. Tiago— e os peregrinos e cruzados que para la partiam vao construindo na narrativa
um foco de orientagao da espiritualidade da época e um modelo de peregrinagio para o cristéo,
em concreto o galego. Estas viagens colocam-se no plano internacional, visto partirem tanto
da Galiza como de Inglaterra, e serem objeto de interveng¢do por parte do Papado, funcionando
como um fator de distingao social no seio da nobreza galega. Além disso, a luta que decorria
na Peninsula Ibérica entre cristaos e mugulmanos toma como paradigma a Cruzada direcionada
para o Oriente, nomeadamente no que se refere a concessio de indulgéncias. Por outro lado,
Jerusalem ¢ principalmente fonte de prestigio para Compostela, na medida em que as reliquias
1a adquiridas lhe permitem competir com outras sés ibéricas e ambicionar regalias junto dos pa-
pas, e a correspondéncia enviada a Diego Gelmirez pelos patriarcas ajuda a cimentar a imagem
deste prelado como um seu igual, e como a primeira figura da Igreja hispanica. As deslocagoes a
cidade revertem em propriedades para a sua diocese ou sio instrumentalizadas com o intuito de
procurar importantes privilégios junto da Santa S¢, sendo especialmente tteis para o transporte
mais ou menos seguro de dinheiro através de regides temidas pelos legados do bispo. Esta jornada
ganhava, portanto, duas dimensoes —a espiritual/penitencial e a negocial. O prelado procuraria

44



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

advertidamente aqueles que partiam da Galiza como peregrinos ou cruzados, que jd eram seus
conhecidos e que se destacavam por serem competentes e dissimulados. Noutros momentos, es-
tas viagens sao desincentivadas para se reterem recursos humanos e financeiros usados na guerra
hispénica contra o perigo almoravida, na valoriza¢io da peregrinagiao compostelana e no enrique-
cimento da catedral com a doagdo de ornamentos. Neste contexto, Jerusalém surge como uma
meta abstrata que os hispanos podiam atingir sem sairem dos seus territorios.

O Liber Sancti lacobi atesta, do mesmo modo, a vantagem de Compostela face a Cidade
Santa. Sem deixar de sublinhar como a jornada ao Oriente e a compostelana eram similares em
varios aspetos e que a primeira deveria ser protegida, esse amparo ¢ sempre resultado da agao
de S. Tiago. Consequentemente, requer uma manifestagio pratica da devogao ao apdstolo, quer
seja por meio da peregrinagdo a Galiza, quer até com o contributo para a prossecugdo das obras
da catedral de Santiago de Compostela. No dmbito bélico, a Cruzada em Jerusalém, encorajada
e sancionada pelo mesmo apostolo, era conduzida como aquela que, segundo a tradigdo veicula-
da pelo texto, libertara o seu timulo na Galiza séculos antes. Diego Gelmirez e o seu contorno
procuravam, assim, reagir a popularidade que o outro extremo do Mediterraneo ia ganhando.

Bibliografia
Amaral, Luis Carlos/Barroca, Mario Jorge (2012): A condessa-rainha: Teresa, Lisboa: Circulo de
Leitores.

Ayala Martinez, Carlos de (2008): Sacerdocio y Reino en la Espaiia Altomedieval: iglesia y poder
politico en el occidente peninsular, siglos VII-XII, Madrid: Silex.

Ayala Martinez, Carlos de (2009): “Definicién de cruzada: estado de la cuestion”. Clio & Crimen
6, pp. 220-223.

Ayala Martinez, Carlos de (2020): “;Reconquista o reconquistas? La legitimacién de la guerra
santa peninsular’. Revista del Centro de Estudios Histéricos de Granada y su Reino 32, pp.
3-20.

Barreiro Fernindez, Jos¢ Ramoén (1970): “Concilios provinciales compostelanos”. Composte-
llanum 15.4, pp. 511-552.

Barros, Mariana Fonseca (2018): A imagem de “Portugal” na Historia Compostellana (século XII),
tese de Mestrado, Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto.

Birch, Debra (1998): Pilgrimage to Rome in the Middle Ages: continuity and change, Woodbridge:
The Boydell Press.

Bronisch, Alexander Pierre (2006): “En busca de la guerra santa. Consideraciones acerca de un
concepto muy amplio (el caso de la Peninsula Ibérica, siglos VII-XI)”. Baloup, Daniel/Jos-
serand, Philippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sainte. Guerre, idéologie et religion dans
espace méditerranéen latin (XIe-XIIle sicle). Actes du Colloque international tenu a la Casa
de Veldzquez (Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le
Mirail, pp. 91-113 [DOI: https://doi.org/10.4000/books.pumi.41358].

45



Mariana Fonseca Barros

Cardini, Franco (1971): Le Crociate tra il mito e la storia, Roma: Istituto di Cultura Nova Civitas.

Cardini, Franco (1992): “Cruzada y peregrinacion”. Viajeros, peregrinos, mercaderes en el Occidente
Medieval. XVIII Semana de Estudios Medievales. Estella, 22 a 26 de Julio de 1991, Pamplona:
Gobierno de Navarra Departamento de Educacion y Cultura, pp. 115-120.

Castifieiras Gonzilez, Manuel Antonio (2010): “Compostela, Bari y Jerusalén: tras las huellas
de una cultura figurativa en los Caminos de Peregrinacion”. Ad Limina. Revista de Inves-
tigacién del Camino de Santiago y de las Peregrinaciones I, pp. 15-51 [DOI: http://dx.doi.
org/10.61890/adlimina/1.2010/10].

Catalan, Diego (2001): La épica espaiiola. Nueva documentacion y nueva evaluacién, Madrid: Fun-
dacion Ramén Menéndez Pidal.

Costa, Paula Pinto/Nascimento, Renata Cristina de Sousa (2021): A Visibilidade do Sagrado. Re-
liquias Cristds na Idade Média, 2* edigao, Curitiba: Editora Appris.

Deswarte, Thomas (2006): “Entre historiographie et histoire: aux origines de la guerre sainte
en Occident”. Baloup, Daniel/Josserand, Philippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sain-
te. Guerre, idéologie et religion dans Uespace méditerranéen latin (Xle-XIIle siécle). Actes du
Collogue international tenu a la Casa de Veldzquez (Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Tou-
louse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 67-90 [DOI: https://doi.org/10.4000/
books.pumi.413438].

Deswarte, Thomas (2010): Une Chrétienté romaine sans pape: 'Espagne et Rome (586-1085), Par-
is: Classique Garnier.

Diaz y Diaz, Manuel C. (1988): EI Cddice Calixtino de la Catedral de Santiago: estudio codicoldgico
y de contenido, com a colaboragio de Maria Araceli Garcia Pifieiro e Pilar del Oro Trigo,
Santiago de Compostela: Centro de Estudios Jacobeos.

Diaz y Diaz, Manuel C. (1999): “Las tres grandes peregrinaciones vistas desde Santiago”. Caucci
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del IIT Congreso Inter-
nacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 81-97.

Elisséeff, Nikita (1993): “The Reaction of the Syrian Muslims after the Foundation of the
first Latin Kingdom of Jerusalem”. Shatzmiller, Maya (ed.): Crusaders and Muslims in
Twelfth-Century Syria, Leiden/Nova Iorque/Colénia: Brill, pp. 162-172 [DOI: https://doi.
org/10.1163/9789004477513_01 1].

Falque Rey, Emma (ed.) (1988): Historia Compostellana, Turnhout: Brepols (Corpus Christiano-
rum. Continuatio Medievalis, vol. 70).

Falque Rey, Emma (trad.) (1994): Historia Compostelana, Madrid: Ediciones Akal.

Falque Rey, Emma (2013): “Peregrinos y peregrinacién a Compostela y Jerusalén en el s. XII a la
luz de la Historia Compostelana”. Beltrin Cebollada, José Antonio et al. (ed.): Otium cum

dignitate: Estudios en homenaje al profesor José Javier Iso Echegoyen, Zaragoza: Universidad de
Zaragoza, pp. 417-426.

Fernandez de Navarrete, Martin (1986): Espaiioles en las Cruzadas, Madrid: Polifemo.

46



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Fernandez de Viana y Vieites, José Ignacio (1991): “Documentos sobre peregrinos gallegos a Je-
rusalén en la Edad Media”. Estudios Mindonienses 7, pp. 405-421.

Fita, Fidel/Fernindez-Guerra, Aureliano (1880): Recuerdos de un viaje a Santiago de Galicia, Ma-
drid: Imprenta de los Sres. Lezcano y Comp®.

Fletcher, Richard Alexander (1984): Saint Jamess Catapult. The Life and Times of Diego Gelmirez
of Santiago de Compostela, Oxtord: Oxford University Press.

Fletcher, Richard A. (1987): “Reconquest and crusade in Spain c. 1050-1150”. Transactions of the
Royal Historical Society 5.37, pp. 31-47.

Flori, Jean (2003): “Jerusalén y las Cruzadas”. Le Goff, Jacques/Schmitt, Jean-Claude (eds.):
Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid: Akal, pp. 401-412.

Flori, Jean (2006): “La formation des concepts de guerre sainte et de croisade aux Xle et XIle
siecles: prédication papale et motivations chevaleresques”. Baloup, Daniel/Josserand, Phi-
lippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sainte. Guerre, idéologie et religion dans Uespace médi-
terranéen latin (Xle-XIlIe siécle). Actes du Colloque international tenu a la Casa de Velazquez
(Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail, pp.
133-157 [DOL: https://doi.org/10.4000/books.pumi.41378].

Gonzalez Rodriguez, Angel (1957): “Galicia y los Santos Lugares en el Medievo”. Compostella-
num 2.2, pp. 208-217.

Grabois, Aryeh (1998): Le pélerin occidental en Terre Sainte au Moyen Age, Paris/Bruxelles: De
Boeck Université.

Hamilton, Bernard (1999): “The way to Rome and Jerusalem pilgrim routes from France and
Germany at the time of the crusades”. Caucci von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santi-
ago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, Santiago de
Compostela: Xunta de Galicia, pp. 135-144.

Hehl, Ernst-Dieter (1999): “Cruzada y peregrinacion bajo el signo de la Imitatio Christi”. Caucci
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso In-
ternacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 145-159.

Herbers, Klaus (1984): Der Jakobskult des 12. Jabrbunderts und der «Liber Sancti Jacobi». Stud-
ien tiber das Verhdltnis zwischen Religion und Gesellschaft im boben Mittelalter, Wiesbaden:
Steiner.

Herbers, Klaus/Santos Noia, Manuel (eds.) (1998): Liber Sancti Iacobi. Codex Calixtinus, San-
tiago de Compostela: Xunta de Galicia.

Herbers, Klaus (2011): “Historia Compostellana’ und ‘Liber Sancti Jacobi’ — Die Uber-
lieferung pipstlicher Schreiben zwischen historiographischer Propaganda und prag-
matischer Schriftlichkeit im 12. Jahrhundert”. Herbers, Klaus/Fleisch, Ingo (eds.):
Erinnerung — Niederschrift — Nutzung. Das Papsttum und die Schriftlichkeit im mi-
ttelalterlichen Westeuropa, Berlin: Walter de Gruyter, pp. 119-136 [DOI: https://doi.
Org/10.1515/9783110253719.119].

47



Mariana Fonseca Barros

Jafté, Philippus et al. (ed.) (1885-1889): Regesta pontificum romanorum ab condita ecclesia ad
annum post Christum natum MCXCVIII, Leipzig: Veit, 2 vols.

Jaspert, Nicolas (2008): “Peregrinos gallegos a Palestina y las relaciones entre los cabildos de
Compostela y Jerusalén en el siglo XII”. POTESTAS. Revista del Grupo Europeo de Investi-
gacion Historica 1, pp. 149-169.

Justo Fernandez, Jaime (2001): “Los Concilios Compostelanos de Diego Gelmirez”. Revista Es-
paiiola de Derecho Candnico 58.150, pp. 9-50.

Labande, Edmond René (1958): “Recherches sur les pelerins dans 'Europe des XIe et XIle sie-
cles”. Cahiers de Civilisation médiévale 2, pp. 159-169.

Lock, Peter 2006): The Routledge companion to the Crusades, London: Routledge [DOI: https://
doi.org/10.4324/9780203389638].

Loépez Alsina, Fernando (1999): “Afos Santos Romanos y Afios Santos Compostelanos”. Caucci
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso In-
ternacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 213-242.

Lopez Alsina, Fernando (2013): “Diego Gelmirez, las raices del Liber Sancti Jacobi 'y el Cddice
Calixtino”. O século de Xelmirez, Consello da Cultura Galega, pp. 301-386.

Lopez Alsina, Fernando (2015): La Ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media, 2* edi-
¢do, Santiago de Compostela: Consorcio de Santiago/Universidad de Santiago de Compostela.

Lopez Ferreiro, Antonio (1901): Historia de la Santa A. M. Iglesia de Santiago de Compostela,
Santiago de Compostela: Seminario Conciliar Central, tomo 4.

Loépez Martinez-Moris, Santiago (2002): Epica y Camino de Santiago: en torno al Pseudo-Turpin,
A Coruna: Edicios do Castro.

Loépez Sangil, José Luis (2002): La nobleza altomedieval gallega: la familia Froilaz Traba, A Co-
rufna: Toxosoutos.

Marques, José (2001): “Peregrinos e peregrinacées medievais do ocidente peninsular nos cami-
nhos da Terra Santa”. Ramos, Luis de Oliveira/Ribeiro, Jorge Martins/Polonia, Amélia
(coords.): Estudos em homenagem a Jodo Francisco Marques, Porto: Faculdade de Letras da
Universidade do Porto, pp. 101-121, vol. II.

Martin, José-Luis (1996): “Reconquista y Cruzada”. Studia Zamorensia 3, pp. 215-241.

Martins, Mario (1957): Peregrinagoes e Livros de Milagres na nossa Idade Média, 2* edigao, Lisboa:

Edi¢coes Brotéria.

Micheau, Frangoise (1979): “Les itinéraires maritimes et continentaux des pelerinages vers Jéru-
salem”. Occident et Orient au Xe siécle: actes du 1Xe Congres de la Société des bistoriens mé-
diévistes de I"Enseignement Supérieur Public. Dijon, 2-4 juin, 1978, Paris: Les Belles Lettres,
pp- 79-104.

Moralejo, Abelardo/Torres, Casimiro/Feo Garcia, Julio (trads.) (1998): Liber Sancti Jacobi: “Co-
dex Calixtinus”, reedi¢do preparada por Xosé Carro Otero, Pontevedra: Xunta de Galicia.

48



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Niermeyer, Jan Frederik/Van de Kieft, C. (eds.) (2002): Mediae latinitatis lexicon minus, 2* edigao
revista, Leiden/Boston: Brill, vol. 1.

Oliveira, Luis Filipe (2020): “Os tempos da cruzada, da conversio e do martirio”. Caetano, Joa-
quim Oliveira/Macias, Santiago (eds.): Guerreiros ¢ Mrtires. A Cristandade ¢ o Isldo na
formagdo de Portugal, Lisboa: Museu Nacional de Arte Antiga/Imprensa Nacional-Casa da
Moeda, pp. 44-53.

Pallares Méndez, Maria del Carmen/Portela Silva, Ermelindo (2006): “Compostela y Jerusalén:
Reconquista y cruzada en el tiempo de Diego Gelmirez”. Minguez Fernandez, José Maria/
Ser Quijano, Gregorio del (coords.): La Peninsula en la Edad Media: treinta afios después.
Estudios dedicados a _José-Luis Martin, Salamanca: Universidad de Salamanca, pp. 271-286.

Portela Silva, Ermelindo (2016): Diego Gelmirez (c. 1065-1140). El béaculo y la ballesta, Madrid:
Marcial Pons.

Reilly, Bernard Francis (1982): The Kingdom of Ledn-Castilla under Queen Urraca (1109 1126),
Princeton: Princeton University Press.

Renzi, Francesco (2021): Mauricius Bracarensis archiepiscopus, quae est civitas Hispaniae: le fonti
narrative europee sull arcivescovo di Braga e antipapa Gregorio VIII Maurizio “Burdino” (sec-
oli XII-XIII), Porto: CITCEM-Centro de Investigagio Transdisciplinar Cultura, Espago e
Memoria [DOI: https://doi.org/10.21747/9789898970329/mau].

Renzi, Francesco (2023): “A Cristianizagdo da guerra na Idade Meédia (séculos VI-XI)”. Itinera-
rium 69.229, pp. 93-124.

Richard, Jean (1976): “Quelques textes sur les premiers temps de I’Eglise Latine de Jérusalem”.
Orient et Occident au Moyen Age: contacts et relations (XIIe-XVe s.), London: Variorum
Reprints, pp. 420-430.

Riley-Smith, Jonathan (1986): The First Crusade and the idea of the Crusading, London: Athlone
Press.

Riley-Smith, Jonathan (1997): The First Crusaders, 1095-1131, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Rios Saloma, Martin Federico (2011): La Reconquista. Una construccién historiogrdfica (siglos
XVI-XIX), Madrid: Marcial Pons.

Rodamilans Ramos, Fernando (2020): “Los concilios legatinos de Diego Gelmirez (1121-1125)”.
Pulido, Manuel Lazaro/Morujao, Carlos (eds.): Pensar la Edad Media cristiana. Concilios,
conciliarismo y teologia en la Edad Media... (y otros estudios), Madrid: Sindéresis, pp. 95-116.

Rucquoi, Adeline (2012): “Peregrinos de Espafia a Jerusalén y Roma (siglos X-XIII)”. Caucci von
Saucken, Paolo Giuseppe (ed.): Peregrino, ruta y meta en las peregrinationes maiores. VIII
Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp.
41-60.

Russo, Luigi (2018): I crociati in Terrasanta. Una nuova storia (1095-1291), Roma: Carocci Edi-
tore.

49



Mariana Fonseca Barros

Sigal, Pierre André (1974): Les marcheurs de Dieu: pélerinages et pélerins au Moyen Age, Paris:
Armand Colin.

Sudrez, Manuel/Campelo, José (trads.) (1950): Historia Compostelana, o sea Hechos de D. Diego
Gelmirez, primer arzobispo de Santiago, Santiago de Compostela: Editorial Porto.

Torres Sevilla-Quifiones de Ledn, Margarita C. (1999): “Cruzados y peregrinos leoneses y caste-
llanos en Tierra Santa (ss. XI-XII)”. Medievalismo 9, pp 63-82.

Tyerman, Christopher (1998): The invention of the Crusades, Toronto: University of Toronto
Press.

Vetere, Benedetto (2010): “Europa Mediterranea: Peregrinos y guerreros, peregrinos guerreros”.
Ad Limina. Revista de Investigacion del Camino de Santiago y de las Peregrinaciones 1, pp.
81-110 [DOI: http://dx.doi.org/10.61890/adlimina/1.2010/21].

Webb, Dianna (2002): Medieval European pilgrimage, c. 700-c. 1500, Houndmills/New York:
Palgrave [DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-4039-1380-7].

Weber, Benjamin (2016): “El término ‘cruzada’ y sus usos en la Edad Media. La asimilacion
lingiiistica como proceso de legitimacion”. Ayala Martinez, Carlos de/Henriet, Patrick/
Palacios Ontalva, J. Santiago (eds.): Origenes y desarrollo de la guerra santa en la Peninsula
Ibérica. Palabras e imdgenes para una legitimacion (siglos X-XIV), Madrid: Casa de Veldz-
quez, pp. 221-234.

50



Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual
dos franciscanos santiagueses nunha analise comparativa'

Lua Blanca Garea Garrido — Universidade de Santiago de Compostela

1. Introducion

A finais do século pasado, un artigo de Luis Garcia Ballester confirmaba o papel central compos-
telan no conecemento dos saberes cientificos dentro da peninsula ibérica no s. XIII ao pofier de
manifesto a presenza de tres studia das ciencias naturais na cidade composteld desconecidos até
aquel momento: os conventos de franciscanos e dominicos e a sede episcopal (1996: 152). Asi,
o documento facia que o investigador reconsiderase algunhas cuestiéns sobre o interese destas
ordes (1996: 146) pola filosofia natural e as matematicas, relacionadas coa astronomia e a astro-
loxia, a metafisica ou a xeometria, e determinase que a sua orixe non debia situarse nos anos 60
dese século nas zonas de Cartaxena e Murcia, tal como se pensaba até¢ aquel momento, senén que
tifian a sua orixe uns corenta anos antes € no noso territorio (1996: 153).

A fonte grazas 4 que xorde esta hipotese ¢ o fol. 1r do manuscrito Citta del Vaticano, Biblio-
teca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 659 (en adiante Vat. Lat. 659), no que temos noticia dunha
serie de préstamos bibliograficos entre a sede episcopal e os mosteiros de franciscanos e domi-
nicos relativos a materias da filosofia natural®. Este intercambio de obras, utilizadas polos frades
mendicantes compostelans cun obxectivo posiblemente orientado ao seu estudo e divulgacion,
non ten unicamente importancia pola sta existencia en si ou pola constataciéon dun cambio nas
orixes dos estudos cientificos por parte dos mendicantes hispanicos, senén que ten tamén o seu
papel e razén de ser nun contexto moito mdis amplo.

A pesar da exactitude e completeza do traballo de Garcia Ballester, existen ainda moitas
incognitas sobre o desenvolvemento dos estudos naturais nestes centros compostelans, algunhas

1 Esta publicacién forma parte dun proxecto de tese financiado polas Axudas de apoio 4 etapa predoutoral da Conselleria
de Educacion, Ciencia, Universidades e Formacién Profesional da Xunta de Galicia (ED481A), asi como do proxecto
LETRA (Lectura, comentario y traduccién de autores clisicos en la Edad Media hispdnica: estudio, edicidn y catilogo;
PID2024-157100NA-100).

2 Biblioteca Apostélica Vaticana, Vat. Lat. 659, fol. 1r. Dixitalizado en: https://digi.vatlib.it/mss/detail/Vat.lat.659 [Gltima
consulta: 06/10/2025].

51



Lua Blanca Garea Garrido

das cales foron xa postas de manifesto no final da publicacién do devandito investigador (1996:
164), relacionadas co proceso de nacemento e conformacion destes studia, as particularidades da
actividade levada a cabo, a procedencia das obras que incluiu o seu corpus cientifico e literario ou
a sua desaparicion, pois a partir de 1230 non volvemos ter noticia deste labor. Neste sentido, un
dos problemas para tratar de resolver estes aspectos adoita ser precisamente a falta de testemunos
que avalen ou permitan afondar na cuestion. Asi, as circunstancias obrigan a utilizar perspectivas
e metodoloxias alternativas que permitan achegarse ao estudo destes centros e do papel de San-
tiago como parte da historia da ciencia ibérica.

Neste sentido, unha das vias de aproximacion 4 cuestion ¢ a analise comparativa. Este en-
foque non ¢ novo dentro da traxectoria do estudo desta materia, o propio Garcia Ballester (1996:
159-160) xa ponia en relacidn os centros composteldns cos de Oxford ou Paris®. Asi, o presente
traballo desenvolvera unha nova interpretacion en forma de proposta metodoloxica, facendo unha
relectura dos casos comparados con anterioridade e analizando outros dous non estudados ata
agora, contribuindo asi 4 hipotese de que a metodoloxia comparativa representa unha técnica util
para afondar nesta tradicion cando o estado da cuestion e fontes primarias non permiten extraer
novas conclusiéns sobre a materia e posibilitando tamén situar contextualmente de forma mdis
precisa o noso caso de estudo principal®.

Esta aproximacion metodoloxica estard dividida en catro partes. A primeira expofierd o
obxecto de estudo de base, ¢ dicir, o caso composteldn. As restantes seccions estin centradas nos
tres obxectos de comparacion: os centros de Oxford e Paris, o caso francés do Vallis Viridis e o
caso italiano de Sarnano. No primeiro dos casos, o de Oxford e Paris, a comparacion vén dada
pola propia andlise do Vat. Lat. 659 fol. 1r por parte de Garcia Ballester (1996: 159-161), quen
a pesar de non realizar un estudo comparativo como tal, considera aspectos relacionados entre
estes ambitos, sendo a razén principal do cotexo entre eles o seu periodo de actividade intelectual
a principios do s.XIII e o uso compartido de determinadas obras ou materias.

En segundo lugar serdn obxecto de comparacion o caso compostelan e o do chamado Vallis
Viridis, un dos primeiros conventos franciscanos parisienses, que aparece na primeira das analises
do Vat. Lat. 659, feita por De Bruyne en 1930. Nela, o autor poiia en dubida que o corpus de
obras cientificas utilizado polos frades mendicantes de principios do s. XIII puidese pertencer a

3 Matizamos, con todo, que ainda que realmente os frades dominicos santiagueses tomaron tamén parte nesta cuestion,
como serd manifestado, este estudo estard centrado unicamente nos seus irmans franciscanos debido 4 imposibilidade de
incluir as duas perspectivas nestas paxinas. Desta forma, entenderemos os casos dos franciscanos e dominicos de Oxford
e Paris mencionados por Garcia Ballester como un unico bloque, pero comparindoo unicamente co caso franciscano
santiagués. Con todo, pofiemos de relevo a anilise completa de Garcia Ballester, que incluia a perspectiva dos dominicos
parisienses de Saint-Jacques (Garcia Ballester 1996: 146, 152-153, 160).

4 Neste sentido compre ter en conta as aportaciéns de Capelli (2013) sobre os estudos comparativos ¢ a literatura medieval,
considerando cuestidons como o alcance de diferentes disciplinas que engloba hoxe o estudo da literatura medieval, desta-
cando asi a sta faceta interdisciplinaria e transversal, e sendo a perspectiva cultural comparativa de axuda para o afonda-
mento nestes estudos. Temos asi mesmo en conta certas limitaciéns ou dificultades no referente 4 andlise comparativa no
contexto da literatura medieval, como foron postas de manifesto por Dominguez Prieto (2005), asi como as consideraciéns
de Holmes e Standen (2015) sobre a necesidade de examinar os estudos medievais dende unha perspectiva comunicativa
diferente da eurasidtica e os achegamentos 4 cuestion baixo a premisa de “What was >global« in the Middle Ages?”.

52



Cando Compostela comungou coa ciencia

un convento hispano debido ds prematuras datas recollidas, de ai que a pesar de estar sinaladas en
eras hispanicas obviase ese matiz e situase o corpus na segunda metade do século e non na pri-
meira e, ademais, aportase a lectura de Vallis Viridis en lugar de Vallis Dei, que pofieria o foco non
en Santiago, sendn neste convento franciscano francés, que foi nun primeiro momento situado en
Saint-Denis e pouco despois trasladado a Saint-Germain (De Bruyne 1996: 230). Asi, ainda que
esta erronea identificacion fora xa corrixida coa publicacion de Castro (1993), compre reflexionar
sobre as similitudes e diferencias entre os dous casos.

O ultimo obxecto de comparacion nesta andlise ¢ o do mosteiro franciscano de Sarnano,
en Macerata (Italia), pero a xustificacion para a comparacion con este caso ¢ signiﬁcativamente
diferente das anteriores. Ainda que esta cuestion sera explicada en detalle no apartado correspon-
dente, a relacion indirecta entre os dous espazos xeograficos vén dada pola producion cientifica de
Pedro o Galego, bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267 pero de orixe galega, do que conservamos
tres obras, parte dunha das cales pode atoparse hoxe no devandito Sarnano.

2. Todos os caminos levan a Compostela
Tal e como xa expoiiia Garcia Oro (2006: 17-22), os mendicantes chegan ao territorio peninsular
no s. XIII baixo duas premisas: como peregrinos a Santiago e como misioneiros para o Islam,
asentandose nas principais vias de comunicacion Xacobeas, ¢ dicir, en direccion a Santiago, con-
cretamente en lugares como Vitoria, Burgos, Leén ou Oviedo. Estes asentamentos tefien unha
natureza urbana e estratéxica, e o caso particular de Santiago ten unha especial importancia por
ser a cidade que neste momento o representa todo: ¢ metropole e padroado relixiosos, senorio
territorial e meta de tédolos camifios (Garcia Oro 2006: 22).

A temperd creacion destes mosteiros provoca posteriormente o desenvolvemento de diver-
sas teorias sobre o seu xurdimento. No caso composteldn, a creacion dos mosteiros franciscano e
dominico se relaciona coas propias peregrinacions de san Francisco e san Domingo de Guzman a
Compostela’. Manso Porto (2014: 19-21) bosquexa o proceso polo cal se establece o relato da fun-
dacion do mosteiro franciscano de Compostela da man do propio santo, sinalando como durante
o s. XIIT non temos ainda noticias del, no XIV queda consolidada esta tradicion e posteriormente
no XVI escoitamos as novas da fundacion do convento de Val de Deus por parte de san Francisco.

Ademais, a posicion estratéxica dos mosteiros mendicantes non inflie unicamente no seu
proceso de asentamento, sen6én tamén nas actividades intelectuais as que dedican parte dos seus
labores. Como ben sabemos, os mendicantes son parte da tendencia intelectual e escolastica da
Europa do s. XIII, polo que as suas comunidades destacan pola sta practica libraria, por con-
verterse en posuidores de libros, en casas de estudos, studia generalia ou incluso universidades
nacidas da copia sistemdtica e estudo de libros (Garcia Oro 2006: 95-96).

5  Pérez Rodriguez (2018: 97) destaca ademais como a competencia entre ordes relixiosas no que se refire ds stas orixes
adoitaba ser comiin, como ¢ o caso dos mosteiros de Sobrado e Oseira ou precisamente, ainda que de menos renome, o dos
dominicos e franciscanos. Asi mesmo o investigador pon de manifesto as particularidades do asentamento dos mendicantes
no reino de Galicia, destacando a sta cronoloxia e repartimento xeogréfico, que ainda que non son obxecto de estudo aqui,
son de relevancia para a comprension do panorama xeral galego nesta cuestion.

53



Lua Blanca Garea Garrido

E asi, os seus estudos non tefien unicamente un cardcter teoldxico ou litirxico. E de rele-
vancia que fe e ciencia, predicacion e filosofia natural, converxen neste momento nos contextos
mendicantes®. Neste sentido, a consideracion de Compostela como parte da tradicion mendicante
do estudo da filosofia natural foi confirmada por Garcia Ballester no seu traballo de 1996. Con
todo, o xermolo da cuestién non nace ai, senon case setenta anos antes, concretamente en 1930,
co descubrimento na Biblioteca Apostolica Vaticana do xa mencionado fol. 1r do manuscrito Vat.
Lat. 659 da man de De Bruyne.

A primeira andlise deste foi a concibida neste momento polo investigador belga, pero des-
pois seria fortemente rexeitada e corrixida polos estudos de Castro (1993) e Garcia Ballester
(1996). Tal e como o describe De Bruyne (1930: 229-230), o documento que estamos a tratar,
escrito en gotica francesa cara a metade do s. XIII, esta dividido en cinco entradas, con tres es-
crituras diferentes e recollendo en eras hispanicas as datas nas que foron retirados, seguramente
pertencendo este rexistro ao prestameiro, unha serie de libros dunha mesma biblioteca, situada
nun posible Vallis Dei, nun periodo que comprende nove anos, e incluindo ademais o nome das
persoas que recollian eses volumes. A continuacion, faise a primeira transcricion do documento.

O problema principal deste estudo ten que ver coa negacion da relacion entre o corpus bi-
bliografico mencionado e o territorio compostelan. Sesenta e tres anos despois a andlise de Castro
corrixe os erros iniciais, pois argumenta que o estudo previo deu lugar a unha “graciosa teoria”
(1993: 151) derivada da crenza do investigador francés de que como os manuscritos mencionados
neste rexistro eran demasiado cientificos para pertencer a un mosteiro espanol, foron ignoradas
as datas en eras hispanicas’, a orixe hispanica dos nomes dos frades mencionados e o nome do
mosteiro en cuestion, interpretando que onde o documento di Vallis Dei debia lerse en realidade
Vallis Viridis, e que por tanto facia referencia a un mosteiro franciscano proximo a universidade
de Paris (1993: 151).

Con todo, a pesar dos grandes avances que supuxo na interpretacion da cuestion, afianzando
a correcta lectura de Vallis Dei, a anilise de Castro (1993) non estivo libre de erros. Existe no
seu traballo un defecto fundamental: o feito de que no documento non aparece unicamente men-
cionada a participacion dos frades franciscanos. Isto foi corrixido no estudo de Garcia Ballester
(1996: 157-158), reconecendo nel a presenza de dous irmans menores do mosteiro de Val de Deus
e un da orde de predicadores, ¢ dicir, de Bonaval®. Esta correccion de Garcia Ballester amplia o xa
exposto con anterioridade, matizando a identificacion dunhas 48 obras recollidas explicitamente
en 39 ou 40 volumes, ademais dalgunhas outras que non poden ser identificadas. Delas, apunta

6 Tal e como xa resume Lazaro Pulido (2013: 92): “La naturaleza entendida como el resultado del acto creador de Dios se
asocia en el siglo XII a la curiosidad intelectual, en un humanismo del microcosmos del hombre creado que va a provocar
diferentes tipologias de pensamiento, reacciones y respuestas que en el siglo XIII se favorece por la consumacién de un
contexto geografico, econémico y social que toma carta de naturaleza en la escoldstica renovada de las 6rdenes mendican-
tes: dominicos y franciscanos”. Do mesmo xeito, o investigador destaca que esta vision sobre a natureza e o seu estudo
non esta necesariamente ligada a0s contextos universitarios, sendn que estd presente tamén noutros ambientes.

7  Considerando xa que logo De Bruyne que as datas recollidas pertencerian 4 década dos anos 60 do s. XIII (1930: 229-230)
e Castro (1993: 151-152) aos anos 20 do mesmo século.

8 A saber: Petrus Oduarii e Jobannes Fernandi no primeiro caso e Martinus Fernandi no segundo.

54



Cando Compostela comungou coa ciencia

tamén, 33 pertencerian 4 materia astronémica, astroloxica ou de filosofia natural en xeral (1996:
157). Nesta nova interpretacion cobrard tamén un papel importante o descofiecemento do pro-
pietario real dos manuscritos e a sta falta no inventario da biblioteca de Bernardo II de 1236. Para
el, con todo, existian duas posibilidades: que pertencesen a Bernardo II pero foran doadas antes
da creacion do catalogo, ou ben que pertencesen a biblioteca episcopal e non aparecesen por tanto
no inventario persoal do bispo (Garcia Ballester 1996: 158)°.

O corpus ao que nos estamos a referir, ainda que demasiado amplo para reflexar aqui'® pero
citando o resumo que facia Garcia Ballester na siia propia analise, comprende obras cientificas
pertencentes a tradicion greco-arabe, especialmente as traducidas ao latin en Toledo durante a
segunda metade do século anterior, incluindo a obra de Ptolomeo, Azarquiel, Alfragano, Alfarabi
e os comentarios de al-Narizi, o tratado de astroloxia de Albumasar, Tdboas de astronomia, a
tradicion algoritmica e tamén as traducions dos escritos naturais de Aristoteles (De animalibus) e
os comentarios de Averroes 4 Metafisica ou ao De anima (Garcia Ballester 1996: 159).

Expofiemos a continuacion (Tdboa 1) de maneira resumida os puntos mdis significativos das
tres andlises que acabamos de presentar, asi como os erros derivados das mesmas que dificultaron
o recofiecemento da importancia deste documento ata o momento, sinalados en cor vermella:

De Bruyne (1930) Castro (1993) Garcia Ballester (1996)
Datas 1260-1268 1222-1230 1222-1230
Lugares Vallis Viridis Vallis Dei Vallis Dei
. Frades menores e Frades menores e
Prestameiros . Frades menores .
predicadores predicadores
. . Frades menores (depésito e .
Prestatarios Indefinido : Biblioteca episcopal
na sede episcopal)
Usos Non especificado Studium conventuale Studium conventuale

Identificacién case
completa

Identificacion das obras

Solo edicion Identificacion parcial
do corpus

Taboa 1: Similitudes e diferenzas na andlise do fol. 1r do Vat. Lat. 659.

9  Sobre esta cuestion compre ter en conta as consideracions de Lépez-Mayin Navarrete sobre a existencia e circulacion de
libros litarxicos na Catedral de Santiago de Compostela entre os s. XI e XV, asi como especialmente as explicacidns sobre
a stia desaparicion a partir de 1572, como poden ser efectivamente as doazdns, pero tamén a venda de exemplares ou a sua
propia destrucion (2010: 412-413).

10 Para unha ollada completa ds obras identificadas ata agora e as stias particularidades remitimos de novo ao ultimo traballo
completo publicado sobre a cuestién, a de Garcia Ballester (1996: 165-169). Esperamos poder ofrecer unha nova anlise
nun futuro préximo.

55



Lua Blanca Garea Garrido

Asi, Garcia Ballester fai fincapé no feito de que as materias estudadas polos frades deixan
ver a existencia duns studia nos que os frades menores e predicadores demostraban un interese
particular pola ciencia nunhas datas moi temperds, pois pon a sua actividade en comparacion coa
levada a cabo no studium generale de Oxford dende 1224 por parte de Roberto Grosetesta e en
Saint-Jacques de Paris dende 1218 (1996: 146).

3. Oxford e Paris

Asi, no momento no que Compostela estaba a comungar coa ciencia, 0 mesmo ocorria noutros
lugares de Europa, incluso nalguns tan importantes como os que derivarian nalgunhas das uni-
versidades de maior referencia no mundo.

Garcia Ballester (1996: 160) abordaba esta cuestion sinalando que o documento da BAV non
¢ unicamente proba de que Compostela debe ser considerada entre os focos de actividade intelectual
da peninsula, senon que ¢ ademais testemuiia das relacions existentes entre os circulos intelectuais
europeos, asi como da transmision de ideas e obras a través destas redes intelectuais. Claro estd,
Compostela goza dun lugar privilexiado grazas as conexions que lle proporciona o Camino de Santia-
go. No eido politico a sta faceta como meta de peregrinacions outorgiballe un significativo poder no
reino de Ledn (Herbers 2015: 48) estando a peregrinacion xacobea arredor do 1200 nun momento
de plena vitalidade no que chegan a Compostela peregrinos de todo tipo grazas 4 sua notoriedade
(Singul 2015: 18). Consecuentemente, Singul chega a definir este proceso como un “fenémeno de
masas’ no que os franciscanos tefien un papel incuestionable estando en absoluta consonancia os seus
principios morais e espirituais coa capacidade pastoral e espiritual da ruta xacobea (2014: 65-66). Tal
e como tamén citaba Garcia Ballester, “el Camino de Santiago lo recorrian también los libros desde
las més variadas partes de Europa” (Garcia y Garcia/Vézquez Janeiro 1986: 546).

Garcia Ballester ten en conta dous centros principais na sua comparacién co panorama
santiagués: os xa mencionados Oxford e Paris. Asi mesmo, Rucquoi (2005: 237-243) sinala xa
relacions e intercambios de cofiecemento entre a escola episcopal compostelda e outros centros
europeos a través do traslado de mestres e estudantes a zonas de Francia ou Italia, asi como estaba
en contacto con Oriente (2005: 248-249).

Desta forma, Garcia Ballester destaca que o momento no que os frades compostelans fan
uso do corpus mencionado sorprende pola sua prontitude (1996: 159), que naturalmente resulta
un factor determinante 4 hora de comparalo con outros casos, pero en ambitos tan diferentes
non resulta suficiente. Por iso, o investigador tamén apuntaba que existen certas consideracions
necesarias nesta comparacion que separan a relacién entre estes casos de estudo a pesar de que a
proximidade temporal entre centros tan inicialmente dispares sexa de interese. E precisamente no
tipo de obras e a sta utilizacion onde pon el o foco, sinalando como en Santiago obras como as xa
mencionadas antes eran utilizadas en 1225 da man de Johannes Fernandi, en Oxford eran incor-
porados os libros matematicos (Garcia Ballester 1996: 160). Porén, tamén destaca a continuacion
que os compaifieiros parisienses non gozaron, polo menos parcialmente, do mesmo contexto, ao
verse afectados polas Constitucions da orde de 1228, a través das cales fora rexeitado o estudo
destas materias e ciencias mundanas.

56



Cando Compostela comungou coa ciencia

Deste xeito, a comparacion inicial de Garcia Ballester sustenta as suas similitudes en (1)
datas, (2) intereses compartidos e (3) o contexto mendicante ao que pertencen. No que se refire
as diferenzas entre os centros mencionados, consideramos que algunhas delas tefien un peso es-
pecialmente significativo que provoca que a comparacién non poida ser conclusiva.

En primeiro lugar, ainda que ¢ certo que as datas iniciais de actividade dos distintos centros
son moi similares, non o ¢ a sua traxectoria. Isto xa fora tamén posto de manifesto por Garcia
Ballester nas propias conclusions do seu estudo (1996: 164), preguntandose por que a pesar da
proximidade de datas e materias entre os centros e das dificultades que sufriron os de Oxford e
Paris, foron precisamente estes os que tiveron unha continuidade no tempo e non o de Santiago.

Tendo isto en conta, queremos sinalar outros catro puntos chave de diferenza entre os ambitos
comparados, que etiquetamos como (1) magnitude, (2) ambientes, (3) personalidades e (4) usos.

Respecto 4 primeira cuestion, e en relacion coa traxectoria dos dmbitos comparados, ¢ ma-
nifesto que a pesar de poder situar os diferentes centros en datas moi proximas, a sua magnitude
non ¢ comparable. Isto non lidia coa maior ou menor valia dos centros, pero si semella parcial
comparar os inicios de duas das universidades mais lonxevas do continente cun centro de estudo
cuxa traxectoria, polo conecido ata agora, non excede a década.

Por outra parte, e continuando a argumentacion anterior, os ambientes nos que os tres
centros xorden distan moito entre eles. Tal e como establecia Diaz y Diaz (1971: 197-198), no
caso compostelan os estudos desenvoltos durante esta época na sede episcopal non eran ainda
comparables aos dun ambiente universitario como tal, centrados na ensinanza da gramatica, a
dialéctica ou a filosofia. Si se establece que dende mediados do s. XI temos noticias dunha escola
xa institucionalizada (Diaz y Diaz 1975: 184), que grazas a Xelmirez pasa da formacion gramatical
a incluir nos seus estudos a elocuencia e a loxica aumentando asi os seus recursos e prestixio no
s. XII, sen esquecer ademais os desprazamentos que alguns clérigos facian ao estranxeiro para
mellorar os seus estudos (1975: 186-188) e as relaciéns con outros centros xa mencionadas antes
grazas 4s consideracions de Rucquoi (2005: 237-243).

Os centros de Oxford e Paris contan cuns estudos mais establecidos e abertos, orientados
cara a formacion universitaria no que entenderiamos como un studium generale. No caso compos-
telan, ainda que as materias eran ata certo punto compartidas cos seus vecifios franceses e ingleses,
a falta de traxectoria e noticias posteriores indican mais unha orientacioén cara o studium conven-
tuale, no que os frades demostraron un particular interese por diversas materias, posiblemente
para o seu estudo privado ou copia de libros, pero que non chegou a establecer raices. Ou polo
menos non neste lugar, como veremos mais adiante.

Asi mesmo, e de novo en relacion coa distinta traxectoria que seguiron estes centros de estu-
do, compre destacar tamén as diferenzas derivadas das personalidades vencelladas a cada un deles.
Como xa apuntaba Garcia Ballester (1996: 164), Oxford e Paris viron nacer figuras de especial
relevancia, como Roberto Grosetesta ou Adam Marsh. No caso composteldn cofiecemos de forma
directa aos xa mencionados, Petrus Oduarii, Jobannes Fernandi e Martinus Fernandi''. A relevancia

11 Falamos de figuras directamente relacionadas coa actividade do Vat. Lat. 659, tendo tamén en conta de forma posterior,
como serd posto de manifesto, a actividade de Pedro o Galego pero sen desmerecer a existencia doutras figuras relacio-

57



Lua Blanca Garea Garrido

das figuras relacionadas con cada centro non ¢ meramente unha cuestion de recofiecemento xeral
ou fama, senén que ten tamén que ver coa propia producion literaria ou cientifica dos centros.
Nos casos de Oxford e Paris si existe unha producion derivada dos estudos levados a cabo, non
asi no caso compostelin, do que non temos noticias de ningunha producién literaria ou cientifica
durante os anos aos que se refire o documento da Vaticana. Explica todo isto o ultimo item ao que
nos referiamos, os usos dos materiais dos que dispofiian, que tefien unha dobre natureza: unha
pasiva compartida polos tres, de estudo de materias parcialmente compartidas ainda que a niveis
diferentes, e unha activa, unicamente manifestada naquel momento polos centros estranxeiros.

Dito isto, podemos observar que a aproximacion comparativa posta de manifesto por Gar-
cia Ballester ten esencialmente unha natureza sincrénica, que permite ver realmente as grandes
diferenzas entre os exemplos utilizados. Ben ¢ certo que o investigador fai algunha mencién a
outros lugares, como o norte de Italia, especialmente na anilise das obras utilizadas polos frades
santiagueses, pero non constitien exemplos tan significativos como os xa mencionados.

A pesar de ser a perspectiva comparativa unha metodoloxia de interese para profundar
nalguns aspectos desta cuestion, as similitudes observadas ata agora vénse excedidas polas signi-
ficativas diferenzas entre os centros elixidos por Garcia Ballester. Por esta razon, a continuacion
preséntanse dous novos exemplos comparativos que resolvendo a problematica da diferenza de
magnitude entre os centros utilizados previamente, abordan perspectivas diferentes.

4. Vallis Viridis

Realmente, este non debe ser considerado un caso de comparacion novo, senén unha sorte de
continuacion loxica do apartado anterior. Neste caso, analizamos o asentamento franciscano pari-
siense e non o dominico como sinalaba Garcia Ballester, pero o contexto no que xorden os dous
¢ similar. Para realizar a sua identificacion do Vallis Dei co Vallis Viridis, De Bruyne (1930: 230)
acudia ao Carthularium Universitatis Parisiensis, no cal efectivamente foi recollido como nun pri-
meiro momento, chegados os franciscanos a Paris entre 1219 ¢ 1220 “apud Sanctum Dionysium
morabantur, construere coeperunt in loco Vallis Viridis (Valvert, Vauvert), «domum longam et
altam, quae multis fratribus videbatur esse contra statum paupertatus Ordinis»”. Despois disto,
arredor de 1230 trasladaronse “ad S. Germanum, ubi remanserunt primo quidem ut hospites,
postea vero jecerunt fundamenta illius conventus, qui appellabatur ‘le grand counvent des Cor-
deliers” (Denifle/Chatelain 1889: 135). Este proceso de asentamento, examinado tamén por
Beaumont-Maillet, ¢ en realidade unha cuestion complexa, pois argumentando que os primeiros
franciscanos parecen ter chegado a Paris en 1217 e terianse dedicado inmediatamente ao estudo,
ainda que pon en dibida as localizacions iniciais dos frades na cidade (1975: 9-10)"2 Establecido

nadas coa sede composteld. Castro (1996: 13-16) destaca no s. XIII as figuras relacionadas coa provincia franciscana de
Santiago do propio Pedro o Galego, Xodn Xil de Zamora e Gonzalo Hispano Gallaecus.

12 Para unha panorimica completa sobre o proceso de asentamento dos franciscanos en Paris e os comezos da sta actividade
intelectual véxase Beaumont-Maillet (1975), especialmente as pp. 6-37, que abordan cuestiéns como os seus empraza-
mentos iniciais, as dubidas respecto das stas localizacions ou as figuras asociadas a eles. Ao establecer como xustificacion
para esta comparacion o establecido por De Bruyne (1930), tomamos como referencia o argumentado por el.

58



Cando Compostela comungou coa ciencia

que os casos de Oxford e Paris, ainda que de inmenso valor para a comprension do papel santia-
gués, poden pecar de ser demasiado grandes en comparacion, e visto que o caso parisiense conta
cunha fase anterior xustificadamente relacionada co noso foco principal, é necesario valorar a
diferenza comparativa que supon estoutro caso. Os datos en si non distan moito dos xa expostos,
pero podemos facer alglins matices nos resultados da comparacion.

Como xa poniamos de manifesto, a razén principal da comparacion entre o eido parisiense
e o santiagués foi nun inicio a cuestion sincronica, que segue sendo aplicable a este caso a0 non
distar especialmente as datas entre un e outro. De feito, se consideramos como se mencionaba
que os franciscanos permaneceron en Saint-Denis entre 1219 e 1230, un emprazamento situado
actualmente a uns dez quilémetros do convento dos Cordeliers, as datas cadrarian exactamente co
periodo de actividade manifestada polos frades compostelans.

A dificultade miis relevante da comparacion anterior, con todo, era a diferenza de magni-
tude entre o caso francés e o santiagués. Esa significativa diferenza poderia verse en parte resolta
se temos en conta este primeiro emprazamento, situado as aforas da cidade, que se atopa nun
ambiente menos urbano, ou polo menos non totalmente establecido no territorio urbano en re-
lacion coa universidade, parecéndose mais ao que poderia ser o caso santiagués, tamén nun lugar
privilexiado e estratéxico, pero sen relacion directa cun contorno intelectual universitario.

Por outra parte, sobre a cuestion central dos intereses compartidos no apartado anterior, este
caso ¢ algo mais complexo. Beaumont-Maillet (1975: 196-199) sinala probas de que os franciscanos
parisienses contaban xa cunha biblioteca dende mediados do s. XIII, ainda que debido 4 falta de in-
formacion sobre o seu contido e 4 perda dos seus fondos no s. XVI, as conclusions son limitadas. Con
todo, se ben non podemos facer alusions concretas 4 cuestion, si que podemos delimitar, inicialmen-
te, que existe de novo un interese intelectual compartido entre as dias comunidades, que iria ligado a
algun tipo de actividade aplicada ao estudo ou 4 producién, como ocorre en xeral noutros exemplos
de caso do ambito mendicante. Extraemos asi deste apartado que a aproximacion inicial dende un
caso dimensionalmente mdis proximo pode proporcionar unha perspectiva mais semellante.

5. Sarnano

Tal e como xa foi mencionado ao principio e durante toda esta analise, unha das cuestions mais
significativas 4 hora de entender a traxectoria dos studia analizados por Garcia Ballester (1996:
164) ¢ o baleiro de informacién despois de 1230, a Gltima entrada rexistrada no fol. 1r do Vat.
Lat. 659. A causa disto, o investigador preguntabase cal seria o motivo polo que non volvemos ter
noticias desta tradicion de estudo mendicante ata a producion cientifica de Pedro o Galego e de
Xodn Xil de Zamora na segunda metade do s. XIIT (1996: 164)". Unha das posibles causas deste
silencio de case 30 anos vén xustificado polo propio motivo que xa argumentaba Garcia Ballester:
a producion cientifica de Pedro o Galego.

13 Tal e como sinala Garcia Oro (1993: 388) despois deste momento non temos noticias directas da vida intelectual francisca-
na composteld, ainda que non dubida que continuaria no s. XIV e existen noticias da normativa libraria do mosteiro. Cabe
destacar, con todo, que Garcia Oro (1993: 387) poiifa de manifesto a sia conformidade coa interpretacién cronoldxica que
aportaba De Bruyne (1930).

59



Lua Blanca Garea Garrido

Pedro o Galego foi o primeiro bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267, unha vez restaurada a
sede episcopal. Dende o século pasado, esta figura foi ganando protagonismo ao pasar de cofiecer-
se unicamente o seu labor como bispo e proximidade co rei Fernando III e co seu fillo o infante
don Afonso, do que foi confesor, 4 sua producion cientifica e intelectual. Conservadas hoxe tres
das suas obras', editadas no ano 2000 por Martinez Gazquez, e coa sospeita de ter escrito outras
duas, nos ultimos tempos o interese por Pedro o Galego esta a crecer®.

A marxe das discusiéns sobre a veracidade de determinados datos sobre a stia vida, unha das
referencias biograficas mais relevantes sobre o bispo ¢ precisamente unha suposta nota transmiti-
da polo seu contemporaneo Xoan Xil de Zamora, no que da conta dalgiins momentos significati-
vos da sua vida antes de converterse en bispo (Ortega 1740: capitulo 6, libro 1, tomo 1):

Frater Petrus Gallego ingressus est monachus monasterium apud Bastitam Toleti extra ciuitatem;
succedit in Guardianatu fratri Alphonso Martino, qui misus Toletum anno 1219 fuit primus
guardianus; postea anno 1236 erat Prouincialis, Regi Fernando propter egregias eius virtutes,
sanctimoniam et sapientiam nimis charus et filio.

Segundo isto, Pedro o Galego pasou os seus primeiros anos en diferentes puntos da pe-
ninsula. Desta forma, o detalle mais importante nesta argumentacion ¢ a teoria admitida pola
critica de que o bispo franciscano, de orixe galega, se forma realmente no mosteiro santiagués
do que vimos falando nos seus primeiros anos, tras o cal se trasladou a outras zonas da peninsula
e se converteu finalmente en bispo de Cartaxena grazas 4 sua relacion coa familia real (Martinez
Gazquez 2000: IX-X).

Neste contexto, unha das posibilidades polas que a actividade intelectual santiaguesa sufriu
un declive a partir dos anos 30 do s. XIII pode precisamente deberse a esa diseminacion das figuras
implicadas neste proceso a outros lugares intra ou extra peninsulares. O bispo de Cartaxena, de
formarse no mosteiro santiagués, teriase trasladado polo menos a Toledo durante a sua xuventude
e, unha vez elixido prelado, puxo en practica o aprendido até aquel momento na sta propia obra.

Xa que logo, a eleccion deste tltimo exemplo deriva das stas obras. Falamos concretamen-
te da Summa de astronomia, que hoxe estd custodiada en dous manuscritos: Madrid, Biblioteca
Nacional de Espafia, ms. 8918 e, neste caso, o Sarnano, Biblioteca Comunale di Sarnano, E.108.
Polo tanto, tendo en conta que Pedro o Galego pode ser dalgunha forma proba da supervivencia
da actividade intelectual compostela, ainda que cunha relacion indirecta, compre tamén poner de
manifesto a comparacion da actividade santiaguesa coa deste particular exemplo italiano.

De acordo con Abate (1947: 479) sabemos que Sarnano, como municipio ou emprazamento
xeogrifico, nace a principios do s. XIII ligado a unha sorte de lenda fundacional®. No que se

14 A saber: Summa de astronomia, Liber de animalibus e De regitiva domus.

15 Sobre a figura de Pedro o Galego, pode consultarse Pelzer (1924), Lopez (1925), Torres Fontes (1953/1998), Martinez
Gazquez (2000), Marquant (2013), Gonzalez Fernandez (2020) ou Ortega Lépez (2023), entre outros. Para unha pequena
biografia divulgativa a modo de resumo e a xustificacion desta traduciéon do seu nome, pode consultarse Garea Garrido
(2025).

16 Segundo a lenda, os sefiores feudais das Marcas, que querian crear o novo Sarnano, non conseguian pofierse de acordo

60



Cando Compostela comungou coa ciencia

refire en si ao asentamento dos franciscanos no lugar, esta zona foi unha das madis representa-
tivas para o franciscanismo na rexion italiana das Marcas'”. A marxe das consideracions sobre o
territorio en si'®, sabemos que o lugar no que os frades franciscanos se estableceron na drea de
Sarnano non foi a sta primeira residencia, senén que foron realmente trasladados ali arredor de
1327 dende Roccabruna. Este ¢ un antigo mosteiro, non lonxe do propio Sarnano”, hoxe parte
dunha propiedade privada pero inservible debido ao terremoto que sufriu a zona no ano 2016%.
O motivo deste traslado foi un incendio provocado por “alguns delincuentes”, no que ademais
foron roubados case todos os seus libros e posesions, segundo Abate extrae de documentacion da
época, a cal desgraciadamente non transmite (1947: 479).

O que si sabemos ¢ que tanto no primeiro mosteiro como no segundo, os frades desen-
volvian algun tipo de actividade intelectual’’. Por desgraza, tamén recolle que non temos mais
noticias posteriores sobre a biblioteca ou o convento antes do seu traslado a Sarnano, no que
reciben un lugar urbano e privilexiado. Nos seguintes séculos si temos mais informacion sobre o
desenvolvemento do convento, especialmente grazas a doazéns ou testamentos®. Do patrimonio
librario conservado hoxe na biblioteca franciscana sarnanesa temos diferentes noticias, mais o
seu estudo non ¢ especialmente antigo tendo ademais en conta que o estado no que se atopaba
a biblioteca no século pasado, segundo Abate, era dunha completa desorde e abandono (1947:
481). Por sorte, o labor levado a cabo grazas ao apoio das autoridades durante os anos seguintes
permitiu ter polo menos algunhas referencias aos manuscritos e libros que hoxe estan ali conser-
vados. Abate (1947: 483-529) ofrece unha relacién de 76 manuscritos de entre os s. XIII e XV e

no escudo de armas que ilustraria este novo lugar, con tanta sorte que estando de paso por ali o propio san Francisco, foi
o encargado de tomar a decisién. Levando a cabo unha milagre, ao pofier o extremo do seu cordén enriba dunha mesa
formou a cara dun serafin con seis 4s. Asi foi elixida a imaxe, que ainda hoxe pode verse no escudo oficial do Comune di
Sarnano (Abate 1947: 479).

17 Tal e como apunta Pagnani (1962: 56): “Il francescanesimo a Sarnano ¢ radicato come in nessun’altra parte delle Marche,
accetto forse Fabriano. E certamente la zona piu carica di ricordi francescani. Si pud dire che dalla costa del Monteragnolo
alle colline di fronte e fin nell'interno della stessa Sarnano, tutto parla del Santo di Assisi”.

18 Para mais informacién sobre a conformacion xeografica e social do territorio de Sarnano véxase, por exemplo, Di Stefano

(1994).

19 Segundo os datos recollidos hoxe en plataformas como Google Maps ou Google Earth, a uns 3 kilémetros e medio de
distancia.

20 De acordo coa informacién proporcionada pola Agenzia per il turismo e l'internazionalizzazione delle Marche e a Giunta
Regione Marche no seu sitio web oficial, disponible en https://letsmarche.it/-/convento-di-roccabruna-2 [dltima con-
sulta: 09/05/2025]. Ademais, tal ¢ como sinala Pagnani (1962: 57), este lugar non foi sempre cofiecido co mesmo nome,
sen6én que tamén pode atoparse como Valcajano ou Brunforte.

21 Avarucci (1990: 201-206) menciona un documento importante, o testamento do pai Rinaldo, redactado o 22 de novembro
de 1281, no que quedan en herdanza cen libras aos franciscanos de Roccabruna para a compra de libros. Segundo o citado
por Avarucci, o documento ¢ o pergameo 12 do Archivio di Stato di Fermo, que reza: “apud locum fratrum minorum de
Rocca Bruna, pro libris sibi emendis centum libras Vulterranorum et Anconitanorum reliquid et quattuor libras annuatim
pro thinicis suis et in hiis ipsum sibi heredem instituit”.

22 Avarucci (1990: 205) menciona, por exemplo, o testamento do bispo de Konavlje Benigno da Sarnano, que en 1416 envia
“conventui meo de Sernano Ordinis minorum libros quos habeo”, entre outras posesions. Tamén no século posterior
destaca a presenza e labor de frei Costanzo Torri (1529-1595), ao que se debe a existencia en Sarnano de moitos dos seus
manuscritos de teoloxia e filosofia (Abate 1947: 481).

61



Lua Blanca Garea Garrido

58 incunables, ainda que de acordo con el ¢ unha listaxe moi resumida e imperfecta. O fondo de
manuscritos estd especialmente dedicado a obras filosofico-teoldxicas, con exemplares de Grego-
rio Magno, Pedro Hispano, John Peckham, Boecio ou Virxilio®.

Dito isto, podemos xa distinguir os puntos chave da comparacion entre este caso e o san-
tiagués, que neste caso parecen ter unha contrapartida constante. En primeiro lugar, cabe sinalar
que ata agora, como si ocorria nos outros exemplos, non foi mencionado se a natureza desta com-
paracion ¢ de tipo sincronico ou diacronico, pois en parte poden ser as duas. No caso de Sarnano
temos que ter constantemente en conta o primeiro asentamento, o de Roccabruna, e o segundo,
o do propio Sarnano. Na cuestion da periodizacion, Roccabruna parece ser contemporaneo ao
caso composteldn, pois a pesar de non ter unhas datas claras e establecidas, Pagnani (1962: 60)
aborda a veracidade da visita de san Francisco ao lugar en 1215 e Settembri (1906: 108) menciona
a existencia dun Liberato Brunforte que, nacido entre 1215 e 1218, abrazou o franciscanismo
arredor dos dezaoito anos no convento de Roccabruna en 1234. A orixe do convento de Sarnano
¢, naturalmente, posterior por arredor dun século.

O ambito dos centros merece tamén unha particular consideraciéon. Como conxunto, Roc-
cabruna e Sarnano son en parte similares ao caso compostelan en canto pertencen a unha area de
especial relevancia para a historia franciscana. Roccabruna, con todo, situado nun emprazamento
mas afastado e rural, parece neste caso diferenciarse mais que Sarnano, de igual xeito que o con-
vento santiagués foi estratexicamente situado nun lugar mdis urbano. Asi mesmo, ningun destes
exemplos se localiza nun ambiente universitario, como si ocorria antes cos exemplos de Oxford,
Paris e, en parte, o Vallis Viridis. Ambos os territorios son neste caso parcialmente urbanos e des-
envolveron posteriormente algun tipo de relacion con entidades de estudos superiores, pero a sua
actividade intelectual pertencente ao comezo do s. XIII non demostra esta conexion.

A magnitude e traxectoria de ambos os espazos parece polo tanto similar, ¢ dicir, ambos
os dous provefen de asentamentos medianamente urbanos, cunha fundacion estreitamente rela-
cionada coa visita do propio santo ao territorio e unha lenda ligada a ela, ambas crearon nos seus
inicios unha biblioteca, e sufrindo algun tipo de desastre, sexa o incendio de Roccabruna ou a
desaparicion do corpus cientifico no caso santiagués, viron o seu percorrido truncado. Ambas as
duas, con todo, conseguiron dalgunha forma perdurar no tempo a pesar dos diferentes obstaculos
que tiveron que superar.

Asi pois, resta dicir que, no referente a esas bibliotecas xa mencionadas, certamente ¢ dificil
establecer unha comparacion ante a falta de datos concretos sobre o fondo que teria albergado a
biblioteca de Roccabruna, pero si paga a pena facer unhas pequenas anotacions. E evidente que,
seguindo a lifia xeral do momento, ambos os casos demostraron un certo interese polo estudo
conventual dalgun tipo, ao cal virian vencellados usos similares dos seus fondos. O caso santia-

23 E ademais curioso mencionar que o ms. E. 108, no que, como xa sinalamos, estd parte da Summa de astronomia de
Pedro o Galego, non aparece referido na entrada do inventario recollida por Abate (1947: 506). A falta de alusién a el
posiblemente estea debida 4 atencidn que lle presta o autor ao Speculum animae de Peckham, mais, tal e como apuntaba
Melani (1943: 82), quen publica a edicién do texto, a obra estd presente no manuscrito e pode ser atopada entre os folios

46r e 49r.

62



Cando Compostela comungou coa ciencia

gués destaca polo seu corpus cientifico, mais cabe dicir que ainda que o manifestado nos estudos
como o de Abate (1947) d4 conta en Sarnano dun fondo filoséfico-teoldxico, non evidencia un
pequeno detalle: a Summa de astronomia de Pedro o Galego. A presenza en si desa obra non im-
plica que poidamos establecer unha similitude de intereses cientificos entre os dous espazos, mis
ainda cando a obra do Galego foi escrita na segunda metade do s. XIII e o manuscrito parece ter
sido composto entre o s. XIII e 0 XV (Melani 1943: 80 e Abate 1947: 506), pero si ¢ canto menos
testemuno de que ambos centros demostraron algun tipo de interese cientifico na sua traxectoria.
En canto as persoas relacionadas con eles, conecemos en ambos os dous casos personalidades liga-
das a eles de forma directa ou indirecta, como Ugolino da Montegiorgio en Sarnano entre finais
do século XIII e principios do XIV e o devandito Pedro o Galego no caso compostelan.

6. Conclusions

Os datos extraidos nesta andlise tefien unha dobre funcion clara: proporcionar unha nova pers-
pectiva en forma de proposta metodoloxica que xustifique a validez da perspectiva comparativa
nesta cuestion e intentar iluminar algins aspectos escuros da actividade cientifica dos francisca-
nos compostelans durante os inicios do s. XIII.

Desta forma, puidemos observar como a comparacion entre a actividade de Oxford e Paris
e a santiaguesa, a pesar de compartir aspectos importantes, resulta parcial tendo en conta que a
diferenza de magnitude e traxectoria entre os espazos ¢ significativamente maior. Por esta razon,
compre ter en conta espazos de natureza diferente, como o caso do Vallis Viridis ou o de Roc-
cabruna e Sarnano que, cunha extensiéon menor, poidan achegarse mais ao do noso territorio.
Nestes casos, mantendo a proximidade temporal entre os espazos, existe unha similitude maior
no referente aos ambientes, personalidades, producion intelectual, finalidade dos estudos desen-
voltos e traxectoria xeral. Isto non garante unha similitude total entre eles, pero si axuda a situar
a actividade compostela dentro dun marco mais amplo, no que podemos comprobar que mantén
certa afinidade con diferentes espazos pertencentes a contextos diversos. Engadimos na seguinte
paxina (taboa 2) un resumo dos aspectos comparados neste estudo.

A luz do exposto, podemos concluir que a metodoloxia comparativa (si) ¢ de axuda para
afondar no estudo da actividade intelectual mendicante desenvolta en Santiago de Compostela.
Con todo, como xa adiantabamos, esta comparacién non resulta suficiente de por si ao ser esta
unha proposta inicial. Por iso, é necesario profundar ainda mais nos datos presentados, asi como
expandir o marco comparativo para situar o caso composteldn nun contexto global.

No futuro, a investigacion na que se insire esta contribucién require tanto profundar na
andlise dos obxectos de comparacion presentados neste artigo como ampliar o marco xeografico
utilizado non unicamente a outras zonas europeas senon tamén peninsulares, como casos poten-
cialmente similares ou utiles para entender o contexto compostelin e situalo nunha rede mdis
ampla.

63



Lua Blanca Garea Garrido

Compostela Oxford e Paris Vallis Viridis Sarnano
Datas 1214-1220 1224/1218 1219-1220 1215-1234
Contorno Urbano Urbano Semi-urbano Rural

Ambiente de
estudo e relacién Non universitario Universitario Preuniversitario Non universitario
con universidades

i Pedro o Galego John Peckham, Ugolino da Monte-
Personalidades . - N
(indirecto) Adam Marsh, etc. giorgio (indirecto)
P .
. roducion Indirecta Extensa Indirecta Indirecta
intelectual
Finalidade do

Estudos universita-
estudo e intereses Estudo conventual ) Estudo conventual  Estudo conventual
. rios avanzados
académicos

Traxectoria Limitada Continuada Continuada Limitada

Taboa 2: Vista panoramica da andlise comparativa.

7. Bibliografia

Abate, Giuseppe (1947): “Antichi manoscritti ed incunaboli dell'ex-biblioteca O.F.M. Conv. di
S. Francesco ora Bibl. Comun. di Sarnano (Marche)”. Miscellanea Francescana 47, pp. 478-
529.

Avarucci, Giuseppe (1990): “L’antica biblioteca francescana ora comunale di Sarnano”. Collecta-
nea Franciscana 60, pp. 201-254.

Beaumont-Maillet, Laure (1975): Le Grand Counvent des Cordeliers de Paris. Etude historique et
archéologique du XIIle siécle a nos jours, Paris: Librairie Honoré Champion, Editeur.
Bruyne, Donatien de (1930): “Une liste de Manuscrits prétés au XIIle siecle 4 des Freres Mi-

neurs’. Antonianum 5, pp. 229-232.

Capelli, Roberta (2013): “Comparative Cultural Studies and the Study of Medieval Literature”.
Totdsy de Zepetnek, Steven/Mukherjee, Tutun (eds.): Companion to Comparative Litera-
ture, World Literatures, and Comparative Cultural Studies, New Delhi: Foundation Books,
pp. 162-177.

Castro, Manuel de (1993): “La biblioteca de los franciscanos de Val de Dios, de Santiago (1222-
1230)”. Archivo Ibero-Americano 53.209-212, pp. 151-162.

64



Cando Compostela comungou coa ciencia

Castro, Manuel de (1996): Escritores de la provincia franciscana de Santiago. Siglos XIIT-XIX, San-
tiago de Compostela: editor descofiecido.

Denifle, Heinrich/Chatelain, Emile (1889): Chartularium Universitatis parisiensis. Sub auspiciis
Consilii generalis facultatum parisiensium ex diversis bibliothecis tabilariisque collegit et cum
authenticis chartis contulit Henricus Denifle auxiliante Aemilio Chatelain. Tomus I, Paris: es

typis fratrum Delalain.

Di Stefano, Emanuela (1994): Dinamica del popolamento in una comunita dell’Appennino centrale.
Sarnano nei secoli XIII-XVI, Ancona: Quaderni monografici di «Proposte e ricerche», 15.

Diaz y Diaz, Manuel Cecilio (1971): “Problemas de la cultura en los siglos XI-XII. La Escuela
Episcopal de Santiago”. Compostellanum 16, pp. 187-200.

Diaz y Diaz, Manuel Cecilio (1975): “La escuela episcopal de Santiago en los siglos XI-XIII”".
Liceo franciscano 82-84, pp. 183-188.

Dominguez Prieto, César Pablo (2005): “Medieval Literatures as a Challenge to Comparative
Literature: A Reflection on Non-National Cultural Formations”, The Canadian Review
of Comparative Literature / Revue Canadienne de Littérature Comparée 31.4, pp. 399-
417.

Garcia Ballester, Luis (1996): “Naturaleza y ciencia en la Castilla del siglo XIII. Los origenes
de una tradicion: los “studia” franciscano y dominico de Santiago de Compostela (1222-
1230)”. De la Iglesia Duarte, José Ignacio/Garcia Turza, Francisco Javier/Garcia de Corta-
zar, José Angel (eds.): VI Semana de Estudios Medievales: Najera, 31 de julio al 4 de agosto
de 1995, Logrofno: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 145-170.

Garcia Oro, José (1993): “La biblioteca de San Francisco de Santiago antes de la exclaustracion”.
Universidade de Santiago de Compostela (ed.): Homenaxe a Daria Vilariiio, Santiago de
Compostela: Servicio de Publicacions e Intercambio Cientifico da Universidade, pp. 387-
396.

Garcia Oro, José (2006): Los franciscanos en Espafia. Historia de un itinerario religioso, Santiago de
Compostela: Editorial el Eco Franciscano.

Garcia y Garcia, Antonio/Vézquez Janeiro, Isaac (1986): “La biblioteca del arzobispo de Santiago
de Compostela, Bernardo II (+ 1240)”. Antonianum 4, pp. 540-568.

Garea Garrido, La Blanca (2025): “Pedro o Galego”. Album de Galicia (Consello da Cultura Ga-
lega). [https://doi.org/10.17075/adg.2025.24046] [ultima consulta: 11/05/2025].

Gonzalez Fernandez, Martin (2020): Aristoteles Gallaecvs. Filosofia de la Naturaleza en la Galicia
Medieval: de David de Dinant a Pedro Gallego, Portugal: Edi¢oes Humus.

Herbers, Klaus (2025): “Aspectos do culto xacobeo nos inicios do século XIIT”. Singul, Francisco
(ed.): San Francisco e o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 47-59.

Holmes, Catherine/Standen, Naomi (2015): “Defining the Global Middle Ages (AHRC Re-
search Network AH/K001914/1, 2013-15)", Medieval Worlds: comparative ¢ interdicipli-
nary studies. Approaches to Comparison in Medieval Studies 1, pp. 106-117.

65



Lua Blanca Garea Garrido

Lazaro Pulido, Manuel (2013): “Secretos y descubrimiento en el pensamiento franciscano ibérico
del siglo XIIT”. Mediaevalia. Textos e estudos 32, pp. 91-104.

Loépez, Atanasio (1925): “Fr. Pedro Gallego, primer obispo de Cartagena (1250-1267)”. Archivo
Ibero-Americano 12, pp. 65-91.

Loépez-Mayian Navarrete, Mercedes (2010): “Los libros litirgicos en la catedral de Santiago de
Compostela (siglos XI-XV): analisis de su circulacion y vicisitudes”. Corral Diaz, Esther (ed.):
In marsupiis peregrinorum: circulacion de textos e imdgenes alrededor del Camino de Santiago
en la Edad Media: actas del Congreso Internacional, Santiago de Compostela, 24-28 marzo
2008, Firenze: Edizioni del Galluzzo, pp. 401-414.

Manso Porto, Carmen (2014): “El convento de San Francisco de Valdediés, santuario de la tra-
dicion de la peregrinacion de Francisco de Asis a Santiago de Compostela en 1214”. Ad
Limina 5, pp. 17-42.

Marquant, Hugo (2013): “Pedro Gallego OFM (fallecido 1267) y la ciencia. ;Escritor, compi-
lador, traductor? Una reflexion traductolégica”. Bueno Garcia, Antonio (ed.): La labor de

traduccion de los franciscanos, Madrid: Franciscanos Espanoles, O.F.M., Editorial Cisneros,

pp- 127-144.

Martinez Gézquez, José (2000): Petri Galleci Opera Omnia quae exstant. Summa de astronomia.
Liber de animalibus. Regitiva domus, Florencia: SISMEL. Edizioni del Galluzzo.

Melani, Gaudenzio (1943): “Un frammento inedito della Summa astronomica del vescovo fran-
cescano Pietro Gallego”. Studi francescani 40, pp. 79-89.

Ortega Lopez, Dimas (2023): “Fray Pedro Gallego (1200-1267). Primer Obispo de Cartagena”.
Montes Bernardez, Ricardo/Santos Lépez, Pascual (eds.): Ojds y el Valle de Ricote: Tradi-
cion e historia en el Mediterrdneo, Gobierno de la Region de Murcia, Consejeria de Cultura,
Juventud y Deportes: Casa Mediterraneo: Centro de Estudios Historicos Fray Pasqual Sal-
merdon: Ayuntamiento de Ojos, pp. 441-476.

Ortega, Pablo Manuel (1740): Chronica de la Santa Provincia de Cartagena, de la Regular Obser-
vancia de N.S.P.S. Francisco. Parte primera, Murcia: Imprenta de Francisco Joseph Lopez.

Pagnani, Giacinto (1962): I viaggi di S. Francesco d’Assisi nelle Marche, Milano: Dott. A. Giuffre
Editore.

Pelzer, Auguste (1924): “Un traducteur inconnu: Pierre Gallego, franciscain et premier éveque de
Carthagéne (1250-1267)”. Biblioteca Apostolica Vaticana (ed.): Miscellanea Francesco Ebrle
(Studi e testi, 37, vol. I), Roma: Biblioteca Apostolica Vaticana, pp. 407-456.

Pérez Rodriguez, Francisco Javier (2018): “Los mendicantes en el reino de Galicia: instalacion,
problemas y adaptacion (siglos XIII-XIV)”. Chao Castro, David/Gonzalez, Isabel/Lépez
Alsina, Fernando (coords.): Franciscanos en la Edad Media: Memoria, cultura y promocién
artistica, Alessandria: Edizioni dell'Orso, pp. 97-115.

Rucquoi, Adeline (2005): “De grammaticorum schola. La tradicién cultural compostelana en
el siglo XIII”. Caucci von Saucken, Paolo (ed.): Visitandum est. Santos y cultos en el Codex

66



Cando Compostela comungou coa ciencia

Calixtinus (Actas del VIII° Congreso Internacional de Estudios Jacobeos), Santiago de Com-
postela: Xunta de Galicia, pp. 235-254.

Settembri, Giuseppe (1906): “Memorie francescane di Sarnano, Roccabruna e Monteragnolo”.
Miscellanea Francescana 10, pp. 108-113.

Singul, Francisco (2014): “A tradicién da peregrinacion de San Francisco de Asis a Compostela.
Cultura e pensamento”. Singul, Francisco (ed.): Peregrino e novo apdstolo. San Francisco no
Camiflo de Santiago, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 62-77.

Singul, Francisco (2015): “San Francisco e o seu tempo”. Singul, Francisco (ed.): San Francisco e
o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 17-28.

Torres Fontes, Juan (1953): “El obispado de Cartagena en el siglo XIII”. Hispania: Revista espa-
flola de bistoria 52, pp. 339-401.

Torres Fontes, Juan (1998): Cronologia de los obispos de Cartagena en la Edad Media”. Anuario
de estudios medievales 28, pp. 661-678.

67



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios
a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Ruaben Filipe Teixeira da Concei¢ao' - CITCEM-FLUP/USC

1. Introdugio

A anilise dos testamentos medievais tem uma longa tradi¢do, com o objetivo de perceber menta-
lidade de outrora no momento finito da vida terrena. Este estudo pretende aprofundar o impacto
que os legados testamentdrios tiveram na construgdo e manuten¢do de pontes na Galiza entre
os finais dos séculos XII e XIV. Através da anilise do corpus documental que temos a nossa
disposi¢ao, procuraremos averiguar a existéncia de tendéncias cronolégicas, bem como perceber
quem eram os testadores e qual o impacto da sua agdo nas estruturas recetoras destes legados.
Paralelamente, tentaremos entender qual a distribuigio geografica destas pontes e a sua relagao
com a rede vidria.

No século XI, generaliza-se a doutrina do purgatério em oposi¢ao as crengas pagas, que
defendiam que o defunto devia viajar “através de regides inodspitas e desconhecidas, até chegar ao
destino eterno” (Mattoso 1992: 18-21). Com a mudanga de paradigma, ao conceber-se um lugar
onde a alma seria progressivamente purificada (Thomaz 2001: 182), os individuos —desde o mais
simples camponés ao mais rico dos monarcas ou a0 mais pio dos eclesiasticos— delegavam em
pessoas da sua confianga as capacidades e os meios necessarios, com o objetivo de saldar, para la
da morte fisica, qualquer divida —moral ou financeira— contraida ao longo da vida terrena. Ao
mesmo tempo, o testador procurava “eternizar a sua presenga na terra’ (Vilar/Silva 1992: 41), ao
definir o valor e os beneficidrios e, consequentemente, o impacto social das suas mandas. Desta

1 Este artigo foi desenvolvido no 4mbito do projeto de doutoramento Vias Medievais. Entre o Sul da Galiza e o Norte de Por-
tugal (1220 a 1311), realizado ao abrigo de uma cotutela entre as Universidades do Porto e de Santiago de Compostela, e
financiado pela FCT (https://doi.org/10.54499/2021.05262.BD). O autor ¢ ainda Colaborador do Centro de Investigagio
Transdisciplinar “Cultura Espaco ¢ Memoria” (CITCEM) (unidade de I1&D 4059 da FCT). DOI institucional: https://
doi.org/10.54499/UIDB/04059/2020. O autor escreve em portugués, segundo o novo acordo ortografico. No que toca
aos topénimos e antropénimos, utilizou-se a formulagio oficial em galego, com o auxilio da plataforma Nomencldtor de
Galicia. Quanto aos nomes proprios, optamos por figurar a transcri¢do, podendo determinados nomes aparecer em caste-
lhano e outros em galego. Em relagio aos nimeros apresentados, figuram por extenso sempre que sio em valor inferior
a 10, enquanto nos valores superiores sio apresentados em numeral.

68



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

forma, desdobram-se os recetores, desde as catedrais aos mosteiros, albergarias ou gafarias, até a
pequenas igrejas e eremitérios.

As pontes também sio, embora em menor numero, alvo de aten¢ao, pela sua importancia
socioecondmica, mas também pela conotagio mistica que comportam. Localizadas sobre cur-
sos de agua estdo, invariavelmente, conotadas a pureza e a hospitalidade, mas também ao diabo.
Eternizadas no ideario popular através de inimeras lendas, a interce¢do de santos foi fundamental
para a construcdo de muitas destas estruturas (Vaz 2014: 148-151). Tomemos como exemplos
Sao Domingo da Calzada em La Rioja, Sao Joao de Ortega em Castela, Sao Telmo na Galiza, Sao
Gongalo de Amarante em Portugal ou Sdo Armengol na Catalunha (Duran Fuentes 2014: 102).

Ainda neste 4mbito, s3o varios os estudos que surgem e que ultrapassam as fronteiras do
territério galego. Veja-se o artigo de Saturnino Ruiz de Loizaga (2008), focado na importincia
da agao papal no apoio as pontes e hospitais existentes ao longo do “Caminho de Santiago”, mas
também nos estudos focados noutros espagos, como Portugal (Resende 2023: 81-82; Conceigao
2022), Aragio (Iranzo Muiiio 2022; Bowman 2002), Al Andalus (Garcia Sanjuin 2007), Franca
(Ghilardi et al. 2015; Coupland 1991) ou Inglaterra (Cooper 2006: 125-126; Harrison 2004:
193-199), ultrapassando fronteiras politicas, geograficas e culturais.

2. Apresentagio do corpus documental

Tenhamos em mente que as pontes sao referidas em diversos tipos de documentos e contextos.
Exemplo disso é a ponte de Saranddn (c. Vedra, p. Pontevedra), mencionada num testamento de
1180, como forma de identificar o local de morada do presbitero Martinho Pelagio (Franco Espi-
fio 2000: 102). Paralelamente, estruturas como a ponte de God (c. O Incio, p. Lugo), datada de
791, ou a de Tedds (c. Lobeira, p. Ourense), de meados do século X, sio mencionadas aquando da
delimitagao de propriedades (Ferreira Priegue 1988: 228 nota 633). Mas o pergaminho nio era o
unico suporte de escrita utilizado, conhecendo-se a data de construgao de varias destas estruturas
através da epigrafia (Barroca 2000: I 330, nota 159; Bouza Brey 1965).

No que toca aos testamentos com legados a pontes, foi possivel compilar 86 documentos,
com o primeiro a ser redigido em 1191 e direcionado a ponte de Ourense (Vaquero Diaz/Pérez
Rodriguez 2010: 148)%, e o ultimo em 1400 as pontes Maceira e Nafonso (Roman 1901: 611).
Estes sao oriundos de 21 centros produtores de documentagdo, nomeadamente: as catedrais de
Braga, Lugo, Ourense e Santiago de Compostela, responsaveis por 41 dos documentos; a con-
fraria de S. Jodo do Souto de Braga e a colegiada de Santa Maria da Oliveira de Guimaraes, com
um e dois documentos, respetivamente; e 15 mosteiros galegos, num total de 42 documentos,
destacando-se Montederramo, Oseira, Ferreira de Pallares e Melon, que em conjunto contém 30
dos testamentos produzidos em Ambito mondstico (ver Grafico 1).

2 No documento aparece como “Ponti”. Assumimos como se referindo & ponte de Ourense, pela proximidade geografica, ji
que Penavixia é um dos bairros de Ourense.

69



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

Grafico 1 - Divisdo dos testamentos com legados a pontes por proveniéncia
(séculos XII-XIV)

a5 13

20

N? de documentos

InstituigBo

Grifico 1. Divisao dos testamentos com legados a pontes por proveniéncia (séculos XII-XIV)

A discrepincia entre as diferentes institui¢des religiosas ¢ notoria. Tal pode dever-se ao
nimero total de documentos preservados em cada uma, mas também ao facto dos testamentos
serem uma das tipologias documentais com menor presenca dentro destes fundos. Um terceiro
ponto a ter em conta ¢ que mesmo nos testamentos, a presenga de legados a pontes ¢ também
diminuta, por haver uma maior énfase em saldar dividas e em beneficiar outras obras, como as
catedrais e mosteiros, as quais o testador teria uma maior liga¢do afetiva e/ou institucional.

No que toca aos mosteiros, a maior parte da documentagio ¢ oriunda de institui¢ées da atual
provincia de Ourense e que ja foram alvo de amplos estudos por parte de historiadores galegos,
como sio os casos de Montederramo (Lorenzo Visquez 2019) e de Melon (Soto Lamas 1992;
Losada Meléndez 1992; Cambén Sudrez 1957). Porém, hd que destacar o caso do fundo monacal
de Celanova, que apenas contem um testamento: trata-se daquele de Martin Leboreyro, de 1287,
no qual lega a ponte de Ourense o seu “manto et o pelothe et a saya” (Vaquero Diaz 2004: I 115).
Paralelamente, as fontes documentais analisadas para as dioceses de Lugo e de Santiago de Com-
postela contém sobretudo documentagdo do século XIV adiante, periodo em que o declinio dos
legados a pontes parece ser uma realidade, sobretudo a partir do segundo quartil (ver Gréfico 2).

De notar ainda a existéncia de documentos oriundos de Portugal, quer da catedral braca-
rense, quer da colegiada de Santa Maria da Oliveira de Guimaraes e da confraria de Sao Joao
do Souto de Braga. Trata-se de cinco documentos, produzidos entre 1263 e 1291, sendo que a
maioria dos legados sao dirigidos a ponte de Ourense, a exce¢ao de Domingos Pires, que deixa
também legados a ponte Sampaio e a de Pontevedra (Marques 1982: 45-46). Todavia, ndo parece
existir uma ligagao direta que justifique o motivo da escolha dos testadores por estas estruturas,
sendo que todos deixam legados a outras pontes em territorio portugués.

Relativamente a divisao temporal da informagio, optamos por dividi-la em periodos crono-
logicos de 25 anos, de forma a permitir uma andlise mais cuidada (Gréfico 2).

70



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Grafico 2 - Testamentos com legados a pontes
(séculos XII-XIV)

25 1
20 17
15

10

MNe de testamentos (valores absolutos)
un

. w

-

—

o

. roa

. ra

Periodo temporal

Grifico 2. Testamentos com legados a pontes (séculos XII-XIV)

No que diz respeito ao periodo até¢ 1200, contam-se apenas trés documentos, todos da
ultima década do século XII. O primeiro, de 1191, ¢ de Azenda Peliez de Penavixia (bairro de
Ourense) (Vaquero Diaz 2004: I 115), que lega um soldo a ponte de Ourense. Outro testamento
que também tem esta estrutura como beneficiaria ¢ o de Dona Urraca Fernandes de Trava, datado
de 1199, no qual a testadora deixa em legado uma série de bens moéveis e iméveis que detinha e
outros que lhe eram devidos (Souto Cabo 2012: 291-292). Nesse mesmo ano, Exemena Froilaz
lega as pontes de Lugo e a de Ombreiro —nas proximidades de Lugo— dez e cinco soldos, res-
petivamente (Rodriguez Sinchez/Gonzalez Murado/Doval Garcia 2015: 58).

No quartil seguinte surgem mais sete documentos, com novos legados as estruturas de Ou-
rense e de Lugo. Sdo contempladas ainda a ponte Pedrifia, junto a Ourense (Vaquero Diaz 2004:
1 249), bem como a ponte Castrelo, sobre o rio Minho (Cambén Sudrez 1957: 723), fazendo estas
parte da ligacao entre a urbe ourensana e o burgo de Ribadavia. Outra estrutura ¢ a ponte Pias ou
Nafonso, que no testamento de D. Xoan Froéilaz Marifio “O Vello”, datado de 1220, ¢ contempla-
da com avultados legados para a sua manutengio, cuja gestao ficaria a cargo do mosteiro de San
Xusto de Toxosoutos (Pérez Rodriguez 2004: 101).

O periodo principal da anilise decorre entre 1226 e 1300, concentrando 58 dos 86 testa-
mentos (67%) e 77 dos 109 legados (71%) em 15 das 20 estruturas. As principais beneficiarias
sio as de Ourense, com 31 legados, e as de Torrén (Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 144),
de Castrelo do Minho e de Lugo, com 11, nove e seis, respetivamente. Também a ponte de Om-
breiro e a Ponte Pedrifa voltam a ser contempladas.

Outras construgdes também recebem legados, como as pontes Sampaio (Romani Martinez
1989: 1 283)° e a de Pontevedra (Marques 1982: 45-46), ambas de fibrica romana, ou a de Ri-
badavia (Souto Cabo 2012: 312) e outras nas proximidades desta tltima localidade, como a de
Brul (Romani Martinez 1989: 1 283) e a de Deva (Lucas Alvarez/ Lucas Dominguez 1988: 445).
Paralelamente, as pontes de Belesar (Ferreira Priegue 1988: 194, nota 511), de Ledesma (Ro-

3 Lega 1 soldo a cada uma das estruturas, mais outro a ponte Castrelo.

71



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

man 1901: 271), de Portomarin (Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 458) e de Verin (Lorenzo
Visquez 2019: 663 e 904) também sio alvo da atengio por parte de testadores. Surge um ultimo
testamento, de Vicente Perez, capeldo de San Vicente de Pino de Monforte de Lemos, que lega
100 soldos as “pontes et per obras” (Rodriguez Fernandez 1990: 265).

Entrados no século XIV o panorama altera-se. Até 1400 sao 18 documentos, num total de
20 legados. Destes, metade referem-se ao periodo até 1325 e tém como beneficidrias as pontes de
Ourense, Castrelo do Minho, Belesar, Lugo e Verin, em linha com o que temos vindo a analisar.
Nos quartis seguintes a tendéncia ¢ de queda acentuada, com sete legados entre 1326 e 1361, dos
quais se destaca aquele direcionado a ponte de Monforte de Lemos, de Juan Sobrote (Rodriguez
Fernandez 1990: 277), e a manda de Martifio Eanes, dito do Rio, que em 1348 lega imdveis
para financiar uma ponte nas proximidades de Castro Caldelas (Lorenzo Visquez 2019: 1635).
O século termina com dois documentos, sendo que através do primeiro, a ponte de Pontedeume
¢ beneficiada com 40 soldos anuais (Fernindez de Viana y Vieites/Gonzalez Balasch 2002: 377-
378). No segundo sio consagrados 200 morabitinos & ponte Maceira e a ponte Nafonso, 100 para
cada estrutura (Romdn 1901: 611).

Ainda nesta matéria, procuramos perceber qual a correlagdo entre legados e os testamentos
(Grifico 3), sendo que no geral, a média de legados por testamento cifra-se em 1,2 referéncias
por documento. Os periodos em que este valor ¢ mais elevado sio entre 1251-1275 e 1376-1400,
com 1,5 legados por testamento. No sentido oposto, entre 1326-1350 e 1351-1375 existe apenas
um legado a pontes por documento.

Grafico 3 - Evolugdo dos legados e a sua
correlacdo com os testamentos (séculos XII-XIV)
35

30
15

32
23
22 21 a0
0 17
5 8 g 10
4 55
. | [ Ll
o mB ll m mB
i o
&£ 4t &8 &£

2
|
& g R
Fuck i ot : o
3 L ﬂhﬂa ﬁ‘\. A
FooF P

[ e
L=

e

P
i 5
) )
ke N

) e )
& S

wy ~

m Testamentos = Legados

Grifico 3. Evolugio dos legados e a sua correlagio com os testamentos (séculos XII-XIV)

Importa também saber quem testa. Dos 86 testamentos em analise, 62 sio de homens e 22
de mulheres®, existindo uma predominincia do género masculino face ao feminino, numa pro-

4  Contam-se ainda duas referéncias que nao foi possivel identificar. Isto deve-se por a informagio nos chegar de forma in-
direta, através do estudo de Elisa Ferreira Priegue (1988: 100, nota 167 ¢ 194, nota 511), sendo que a autora apenas refere
o valor dos legados e as pontes a que sio atribuidos, omitindo qualquer informagao acerca dos testadores.

72



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

por¢io de 3 para 1 (Gréfico 4). Isto é parcialmente explicado pelo facto de 36 dos 38 testamentos
do clero, nobreza e oficiais serem de homens, com a exce¢ao de Dona Teresa Sudrez, abadessa do
mosteiro de San Pedro de Ramiris, e de Dona Urraca Fernandes de Trava. A categoria “outros”
inclui os testadores cuja categoria social nao foi possivel identificar, sendo que o desequilibrio
entre géneros ¢ menor, com 26 de homens e 20 de mulheres (Grifico 5).

Grafico 4 - Género dos testadores Grafico 5 - Distribuicdo social dos testadores

2

o Clera
H Femining
. W Nobreza
m Masculing
- Ol
L1, )
= Ouiiros

Grificos 4 e 5. Género dos testadores e Distribui¢io social dos testadores

3. Distribui¢ao geografica dos legados

Num territorio tdo vasto como o da Galiza, torna-se dificil a partida identificar uma distribui¢ao
homogénea das pontes beneficiadas. Procuramos entao enquadra-las em duas componentes, no-
meadamente a sua relagio com os “Caminhos de Santiago” e a sua inclusao em vias de ambito
regional (ver Imagem 3 e Tabela 2).

3.1. As pontes e as rotas de peregrinacio a Santiago de Compostela
Para o efeito utilizaremos os caminhos considerados oficiais pela Xunta de Galicia’. Na sua base
estao itinerarios centendrios, cuja utilizagdo extravasava a motivagdo religiosa, aproximando co-
munidades e promovendo as trocas comerciais. Neste dmbito, sao 10 as estruturas que aqui ire-
mos abordar.

A Norte, no “Caminho Inglés”, a ponte de Pontedeume recebe um legado anual de 40
soldos de Maior Pérez da Ribeira. Esta manda, referida num documento de 1396, ¢é parte do pa-
gamento de uma divida a Xodn Alfonso, conego do mosteiro de San Xoan de Caaveiro, servindo

para o efeito os rendimentos de uma vinha da testadora (Castro Alvarez/Fernindez de Viana y
Vieites/Gonzalez Balasch 1999: 377-378).

5 Sdo eles o caminho Francés (por O Cebreiro), o do Norte (por Mondofiedo), o Primitivo (oriundo de Oviedo), a Via da
Prata (proveniente do sul da Peninsula, entra na Galiza por Verin e por A Mezquita), o Portugués (que entra em terri-
torio galego por Tui), o Inglés (servindo-se dos portos de Ferrol e da Corunha) e ainda o caminho até Fisterra e Muxia.
Cartograficamente, apenas fazemos representar os tragados em territorio galego. Para mais informagdes, veja-se https://
ari-igvs.xunta.gal/es/ari-dos-caminhos-de-santiago.

73



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

No percurso do “Caminho Primitivo” —conhecido assim por ter sido o primeiro a ser per-
corrido, pelo entao monarca asturiano-galaico Afonso II, “O Casto”— encontramos Lugo, cabe¢a
de diocese e importante né vidrio desde o periodo romano. A ponte que ai se ergue sobre o rio
Minho e datada desde o século I d.C. (Durdn Fuentes 2013: 243), recebe legados entre 1199 e
1327, reflexo da sua importancia. O facto de seis destas mandas datarem entre 1310 e 1327, pode
indicar uma maior necessidade no que toca a sua manutengao, presumindo-se ser esse 0 momen-
to em que a fisionomia da estrutura ¢ alterada, passando de um perfil horizontal para outro em
cavalete (Durdn Fuentes 2013: 244).

Cerca de 30 quilometros a jusante ergue-se a ponte de Portomarin, junto a comenda da
Ordem do Hospital e ponto de passagem obrigatorio para aqueles que, seguindo o “Caminho
Francés”, queriam atingir Compostela. De origem romana, a PONTEM MINEI aparece referida pelo
menos desde 1126, na doagao que Afonso VII faz a Pedro Peregrino da igreja de Santa Maria de
Portomarin, e na qual ¢ referida também a existéncia de um hospital (Recuero Astray et al 1998:
17). Todavia, os legados a ponte sio raros, contando-se um unico legado em 1281, no valor de
50 soldos (Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 458). Outros testamentos contemplam diversas
obras e estruturas em Portomarin, nomeadamente o hospital e igrejas, levando-nos a crer que a
manutengdo da ponte estaria garantida por outros meios, privilegiando-se assim os legados para
0 apoio a peregrinos e a outros viajantes.

Ainda sobre o Minho encontramos a ponte de Belesar, perto de Chantada, que recebe um
legado em 1241 (Ferreira Priegue 1988: 194, nota 511) e outro em 1309 (Méndez Pérez/Pifieyro
Maseda/Romani Martinez 2016: 227), estando integrada no chamado “Caminho de Inverno”.
Este itinerario, que estabelecia a ligagao entre Ponferrada e o vale do rio Sil a Lalin, passando por
Quiroga, Monforte de Lemos e Chantada, serviria como alternativa ao “Caminho Francés” du-
rante o inverno, evitando o trinsito por dreas mais montanhosas, como a regiao de O Cebreiro®. E
neste percurso que encontramos mais uma ponte com legados, desta vez em Monforte de Lemos,
presente no testamento de Juan Sobrote de 1333 (Rodriguez Fernandez 1990: 277). Segundo
Luis Ibariez Beltran, este era um dos trés elementos estruturantes no territorio sob o controlo do
novo burgo de Pino, existindo referéncias documentais a sua existéncia pelo menos desde 1193
(Ibafiez Beltrdn 2017: 148).

Uma das pontes mais relevantes deste estudo é a de Ourense (Imagem 1). Erguida pelos
romanos sobre o rio Minho e reedificada no periodo medieval (Durdn Fuentes 2004: 212-219),
¢ de longe a ponte que mais atengao recebe, concentrando 42 dos 109 legados registados®. Acres-
ce que destes, 36 referem-se ao periodo entre 1238 e 1308, o que equivale a um legado a cada
dois anos, o que aponta para um periodo de grande necessidade no que toca @ manutengio da
estrutura.

6  https://www.caminodesantiago.gal/pt/planifique/os-itinerarios/camino-de-inverno.

7  Todavia, ¢ importante referir que ainda na década de 1190 e por ordem de Afonso IX, o burgo serd desmantelado ¢ a
poucos metros serd fundada a vila de Monforte. Sobre isto, veja-se Ibdfiez Beltran 2019: 539-552.

8  Cinco dos legados sio de origem portuguesa, nomeadamente de Guimaries e Braga.

74



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

De referir que, pelo menos desde 1258, aparece documentada a figura do “procurador da
ponte” (Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 274). Acreditamos que seria a pessoa responsavel
pelo bom uso e conservagao da estrutura, e provavelmente por cobrar portagem —como do vinho
que seguia para Compostela (Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 99-100)— a quem quisesse
transpor o Minho de forma segura, em oposi¢io as barcas e vaus ai existentes (Rivas Fernindez
1978: 215-275).

Imagem 1. Por Jean Laurent (1867) - Biblioteca Virtual del Patrimonio Bibliografico,

Dominio publico, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=47608844

Nos itineririos da Xunta da Galicia, esta ponte estd incluida no tragado que ficou conhecido
como “Via da Prata™, que ligava EMERITA AUuGusTa (Mérida) a AsTURICA AUGUSTA (Astorga).
Apesar do itinerario principal da “Via” nao entrar em territorio galego, algumas das suas rami-
ficagbes sim, quer por A Mezquita, quer por Verin. Este ltimo nicleo urbano, localizado sob
a cidadela de Monterrei, viu a sua importancia na rede vidria regional crescer ao longo da Baixa
Idade Média, por ser o ponto de chegada e de partida dos caminhos oriundos de Chaves (Sul),
de Puebla de Sanabria e A Gudifia (Leste) e Xinzo de Limia, Allariz e Ourense (Norte). Sinal
disso sdo os varios legados a ponte sobre o rio Tamega entre 1290 e 1318, a feira referida desde
1293 (Vaquero Diaz 2004: I 125) ou a fundagio em 1320, por Martifio Paz e a sua mulher, de
uma albergaria em Monterrei dedicada ao Espirito Santo e vocacionada ao acolhimento de pobres
e orfaos (Lorenzo Viasquez 2019: 1055-1056).

9 https://www.caminodesantiago.gal/pt/planifique/os-itinerarios/via-da-prata.

75



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

Enquadradas no “Caminhos Portugués” temos duas pontes: a de Sampaio e a de Ponteve-
dra. A primeira documentada desde 820 (Avilay La Cueva 1995: 85) e onde existiria uma porta-
gem até meados do século XI, recebeu quatro legados entre 1227 e 1272, incluindo de Domingos
Pires, cidadao de Braga, sendo este o tnico testador que visa a ponte de Pontevedra, com meio
morabitino —bem como a de Ourense— antes de partir em peregrina¢do a Santa Maria de Ro-
camador (Marques 1982: 45-46).

Por ultimo e localizada no caminho entre Santiago e Fisterra, encontramos a ponte Maceira,
que em 1400 recebe um legado de 100 morabitinos por parte do escudeiro D. Juan Nuiiez de
Isorna, pai do arcebispo compostelano D. Alvaro de Isorna (Romdn 1901: 611).

3.2. Vias de ambito regional

Em segundo plano aparecem as restantes 10 pontes. Comegamos com a ponte Nafonso —ou
ponte Pia— sobre o rio Tambre, ligando Noia a0 caminho entre Santiago e Fisterra. Em 1220
esta ponte recebe um avultado legado da parte de Don Xodn Froéilaz Marifio “O Vello”, no qual
se incluem 10 casais e uma grande quantidade de animais —21 éguas e cavalos, 30 vacas com o
seu touro e bezerros—, utensilios e ferramentas varias, deixando tudo a guarda do mosteiro de
San Xusto de Toxosoutos para que investissem na construgao da dita ponte, que deveria ter pilares
em pedra e tabuleiro em traves de madeira (Pérez Rodriguez 2004: 101-102). A ponte voltard a
receber pelo menos mais um legado, da parte de D. Juan Nuifiez de Isorna, no valor de 100 mo-
rabitinos (Roman 1901: 611)'.

A sul de Santiago e sobre o rio Ulla, encontramos a ponte Ledesma, nas proximidades do
mosteiro de San Salvador de Camanzo, tendo esta estrutura recebido um legado de 50 soldos
em 1276, pela mido de D. Gonzalo Ruiz de Bendafa (Roman 1901: 271). Esta ligaria Bandeira e
Compostela através de um caminho complementar aquele oriundo de Ourense, servindo, além do
mosteiro de Camanzo, os cendbios de San Pedro de Ansemil e de San Lourenzo de Carboeiro.

A norte de Lugo localiza-se a ponte Ombreiro, cuja cronologia foi ja alvo de analise por
Elisa Ferreira Priegue (1988: 242). Recetora de legados ao longo do século XIII', era parte inte-
grante das ligacdes entre Lugo e os espagos a noroeste.

E na atual provincia de Ourense que encontramos as restantes referéncias. A primeira ponte
seria a ponte de Torron, que recebe 11 legados entre 1248 e 1282. Cremos ter-se tratado de uma
tentativa gorada de erguer uma estrutura em O Torrén (c. Pantén, p. Lugo), no local onde o
rio Sil encontra o rio Minho e perto do mosteiro de San Vicente de Pombeiro (Imagem 2). Esta
hipétese ¢ reforgada pela proximidade da localidade de Os Peares, na margem direita do Minho,
bem como pela existéncia de uma barca que garantia a passagem entre as duas margens do Sil,

no caminho entre Ourense ¢ Monforte de Lemos, a par de outra a montante (Ferreira Priegue
1988: 160).

10 Elisa Ferreira Priegue (1988: 49) refere-se 4 mesma informagio, datando-a de 1170, sendo que o documento por nds
consultado inicia com “Svb era I» CC? I* VIII* et quotum XVI kalendas nouenbris”. Caso se trate do mesmo documento
em andlise, existe um erro de transcrigdo.

11 Foi possivel apurar legados em quatro testamentos, nomeadamente em 1199, 1239, 1262 e 1272.

76



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Cascaxidg 4 Pioch
ra .
L £ 3 )
Cachoies A Vila ! Kbaez/ 1 s TAPicow RRN S
Femes J % s PR Bozal » - !
(| Sorke i) A Cuqueino 1A Touza foomi on s LT ) ) Carbaltally Al Miria ; o
) ", B ! i | e
s = /Copelo de’Son Lourenzo +Monie rhr ({F«.rnn e > NF et L Rerig A Forttela
Q O Lagar San Loureite " S A > 3 ohcmrsrviniirion
g~ Fonf @ Porqubira %= WA Costa da Peng
—h Enfonxe 4 Fonte Mg }
-, . ; @ Carballa Moredo
= A Bringuela \ 4 BN Ambasmestas 2
a B O Bacelos 8% /A Puaqueig b i /A Cabreiri | « Peteno 7
Loy 4 Poua Tlones Casdemaure / San Pedro : Rhhsa
b Monte Verde o OV s A LoxiRo. § Ak | 'Os Picotos San Pedra, ¢ Rabion
N S e iyt O Tomn € ' Cancaoa) | Tell
. et | s o A e
S enactiby, Rt &2 Picolinc
= iz ediro o A Os Peares oo 9 a0 PetiD ron :
0 Pedrouzpx 4 iz do ““"”“’"’”' ¢ Baldotityp 5o ts by &, Qe gagea e S A
< ¥ I arre
2 " “i Boldomer Amohdas Borr
% O Arpeirg® h Ox Pafrey ¥4 O Bairie—
FRw= Jxs et 9 Cagpicdn * ; oz Evaidiin .
E= R X 2 /08 Enxeros| %0 mbalsh, de San Podra A Esquiéira S Cobcorids A Liahada
” * H &Touza/ « 1™ X
Celaguantes YT “Cibrisqueirgs
A Lamifa San Kubor) % { S5 Priazan
aixo Celagubntes & it /} Figueiredo Hiagucelah o ST
Chtforn 4 Revaia Fitcol | o) e B '35
tante da5 Cales Eotssio oo h ; 4 R i
X e ¢ \
© Fantaoy /PG de Beactn O Picado 1o O Cotbiop \ ‘0 Souto
Cogutierre it A/ Cheliria Y x < PN
f { ] A Barca de Pombeird ;
A Pife Lot ! it Forterd
Picotinos TR ; O L orval r : W rontanta
¥ > .
o Al Voo V0 1, e A Y = 7in il (e !
= s Bowkar—— F IS ==l
24 JFomanr A Cost % (A Barta da Cosiria 411 Sobrado A Fraga WL
nboa, San Paio 3 ¢ % Santa Marta. | ¥ {1 1 |
G Fonte 1 D Y g P Mot 1T O Pregunioiro| |
As Wohirra A * sty da Costrig Riocabe: A ¥ |
Vilor de Cardoced © 3 {
Vimaior ;" ior de.Cardaeade /1~ U(:‘ 1 Costria 1 As Mijas | yl
.3 A -y Jt \§ |
" st/ £ Cabo de Vila A | ¥ —/—— -
e ¥ A el Pena do Chao eafiet | © OpenSireethap, € IGN k

Imagem 2. Confluéncia dos rios Sil e Minho em O Torrén, parq. Pombeiro (San Vicente),

c. Panton, prov. de Lugo. 1* edigago MTN25 Fonte: https://www.geamap.com/pt/Espanhol#zoom=14.5&lat=42.45152&I

Numa

on=-7.72695&layer=78&overlays=FFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFT

breve andlise dos valores que lhe sio legados (Tabela 1), é possivel perceber que seis sio

de eclesidsticos pertencentes a catedral de Ourense, sendo que as mandas mais significativas sao os

500 soldos legados pelo arcediago D. Arias Pérez e os 300 do dedo D. Alfonso. Contam-se ainda 100

soldos legados pelo ragoeiro Martin Ferndandez, sendo que entre os conegos, as somas variam entre os

25 e os 100 soldos. Relativamente aos demais testadores, contam-se as mandas de trés mulheres, com

Dona Maria Vasquez a legar o valor mais alto, num total de 50 soldos, em oposi¢ao a soma mais baixa,

de um soldo, por parte de Bartolomé Pérez. Tendo em conta que a maior parte dos legados se situa

entre 1249 e

1264, estimamos que este seja o periodo principal da tentativa de construgao da ponte.

Data Nome Fungio Legado Fonte
1248/04/01 D. Juan Vividnez Cénego de Ourense 50 soldos p. 144
1249/08/25 D. Alfonso Deido de Ourense 300 soldos p- 158
1250/02/10 Dona Maria Visquez Cidada 50 soldos p. 164
1251/05/07 D. Martin Fernindez Cénego de Ourense 25 soldos p- 171
1252/01/16 Dona Maria Pérez Cidada 10 soldos p. 177
1255/03/17 D. Bernando Cénego de Ourense 100 soldos p- 223
1263/12/27 Bartolomé Pérez Cidadio 1 soldo p. 334
1264/08/01 Lorenzo Martinez Cavaleiro de Pazos 10 soldos p. 341
1272/03/24-25 Urraca Estévez Cidada 10 soldos p- 399
1282/06/17 Martin Ferndndez Ragoeiro de Ourense 100 soldos p. 461
1282/12/05 D. Arias Pérez «Escualo» Arcediago de Ourense 500 soldos p. 468

Tabela 1. Testamentos redigidos 4 ponte Torrén'

12 Todas as referéncias presentes na tabela 1 sdo de documentos provenientes de Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010.

77



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

Sobre o rio Edo, proximo a Castro Caldelas, encontramos outra ponte, com Martifio Eanes
a legar as casas que tinha no Castro. Estas deveriam ser vendidas, com o dinheiro dai obtido a ter
de ser usado para terminar a estrutura que o proprio havia comegado (Lorenzo Visquez 2019:
1635), ndo se conhecendo os motivos que o levaram a tal empreitada. Certo é que uma vez fina-
lizada, tera contribuido para melhorar a ligacao entre Castro Caldelas e aquele que seria um dos
principais itinerarios da regiao, a via romana XVIII, também conhecida por “Via Nova”, e que
ligaria BRacarA AucgusTa (Braga) a AsTuricA AUGUSTA (Astorga) pelos vales dos rios Homem e
Lima, Xinzo de Limia, Maceda, Caldelas e Trives, até¢ chegar ao vale do rio Sil, seguindo depois
por Valdeorras e entrando em Ledn por Puente de Domingo Florez, seguindo até Astorga (Ro-
driguez Colmenero 1976: 43-61).

Na zona extramuros de Ourense, sobre o rio Barbana, encontra-se a ponte Pedrifia, a meio
caminho da ponte de Ourense. Tendo recebido dois legados, um em 1208 e outro em 1255, ¢
parte integrante da via que ligava a Pinor e Toén, seguindo até Ribadavia pela margem esquerda
do Minho. Sob a vigilancia do castelo de Castrelo de Veiga, o caminho passava para a margem
contraria pela ponte de Castrelo do Minho, sendo que dos 12 legados que recebeu —¢ a terceira
estrutura com mais referéncias—, 10 foram entre 1218 e 1257, o que indica um periodo de maior
interven¢do na ponte. Acresce que no legado de 50 maravedis, de 1361, ¢ utilizada a expressao “se
se feser” (Enriquez Paradela 1987: 68)", o que ¢ interpretado por Elisa Ferreira Priegue (1988:
49) como uma reconstrugio, dado o historial acidentado da estrutura. O caminho seguiria por
Ventosela até ao burgo de Ribadavia, ao qual acedia pela ponte com o mesmo nome e que em
1257 recebeu um legado de 10 soldos (Souto Cabo 2012: 283).

A sul de Ribadavia deparamo-nos com a ponte de Brul, em Francelos, que em 1227 recebeu
um soldo de Maria Perez (Romani Martinez 1989: I 283). Daqui o caminho bifurcaria, ora rumo
ao mosteiro de Santa Maria de Melon e dai para o litoral, ora rumo a barca de Reza, seguindo
para Sul até ao vale do rio Deva, onde encontramos a tltima das pontes em anilise, a ponte Deva.
Localizada a meio caminho entre Ribadavia e o territorio portugués, aqui se juntavam os varios
itinerarios oriundos de Melgago e Castro Laboreiro, de Celanova e Milmanda, bem como de
Lobeira e do vale do rio Lima. Este ¢ o inico registo de um legado atribuido a pontes por parte
de uma eclesidstica, nomeadamente pela abadessa do mosteiro de San Pedro de Ramirds, Dona
Teresa Sudrez, cujo testamento é datado de 1295 (Lucas Alvarez/ Lucas Dominguez 1988: 445).

13 1208 —“Ponti Barbanie II sélidos”. (Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 249); 1255— “Ponti de Barbania solidos X”
(Vaquero Diaz/Pérez Rodriguez 2010: 223).

14 “Ttem mando aa ponte de Castrello se se feser ¢inqueenta moravedis”.

78



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

A Imagem 3 - Pontes na Galiza recetoras de legados
/N (séculos XII-XIV) -

Ponte:

1. Ourense

2. Lugo

3. Castrelo do Minhg
4. Ombreiro
5. Sampaio
6. Pias

7. Verin

8. Pedrifia

9. Belesar
10. Brul

11, Torrén
12. Ribadavia
13. Pontevedra
14. Ledesma
15. Portomarin
16. Deva

17. Monforte de Lemos
18. Castro Caldelas

19. Pontedeume

20. Maceira

¥ Santiago de Compostela

={Ponte

—— Rede hidrogréfica principal
------- Limite da Galiza
Hipsometria (m

ey " 10 20km

2 500
0 I

Imagem 3. Pontes na Galiza recetoras de legados (séculos XII-XIV). Mapa do autor.

4. Consideragoes finais

O proposito deste ensaio foi simples: aferir o impacto dos legados testamentirios a pontes na
rede vidria da Galiza medieval. E tiveram, porque embora se trate de um nimero reduzido de
estruturas —20 no total, uma fragio das que existiriam a época— a concentragio de legados
num nimero reduzido de estruturas vem refor¢ar a importincia de cada uma destas na rede.
Realgam-se as pontes sobre o rio Minho e os seus afluentes (13 em 20), inseridas nos principais
trajetos regionais, e que por isso sofriam um maior desgaste, levando a necessidade de reparagoes
constantes e, N0 raras vezes, a reconstrugdes parciais ou totais, como aconteceu com as pontes de
Ourense ou de Castrelo do Minho.

Alguns destes percursos remontam ao periodo romano e subsistem no que hoje conhece-
mos como “Caminho de Santiago”, que desde 1993 obteve um novo impulso com o Jubileu, e que
todos os anos leva milhares de peregrinos a calcorred-los até Compostela. Outras, como a ponte
Pias ou a de Verin, construidas no periodo medieval, ndo sio apenas um reflexo do crescimento
socioecondmico verificado nos ultimos séculos da Idade Média, como continuam a ter um papel
na rede de caminhos.

Ao nivel de tendéncias, torna-se claro que esta ¢ uma pratica com limites cronologicos bem
definidos. Pese embora algumas excegdes, podemos afirmar com seguranga que esta circunscrita
ao século XIII e as primeiras décadas do século XIV. Quanto aos testadores, ¢ mais visivel em
testamentos de pessoas do género masculino.

79



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

Mais. O ato de legar procurava obter impacto, quer no testador, quer no recetor do legado,
e quem testava tinha nog¢ao disso. Serd por isso que esta pratica parece ser mais comum entre o
clero e o povo? Além disso, como se justifica que cinco dos individuos analisados, todos habitan-
tes de Braga ou de Guimaries, deixassem legados a estruturas localizadas a 100 ou mais quiléme-
tros de distancia? Porqué as pontes de Ourense, Sampaio ou Pontevedra e nao outras, sobretudo
quando estes testadores também deixam legados a estruturas em territério portugués? E que a fé
e o culto ao Apodstolo Tiago Maior ndo justificam tudo, de modo que estas pessoas teriam de ter
algum tipo de conhecimento acerca destas estruturas, fosse por experiéncia propria, fosse pela de
outros (Viagens de comércio, peregrinagoes, etc.).

Procuramos assim responder ao propdsito deste ensaio e langa-se o repto para investigagoes
vindouras, onde o acesso a mais documentagio, sobretudo aquela que continua inédita em fundos
como os da catedral de Tui, possa vir a aprofundar os dados aqui disponibilizados.

Bibliografia
Fontes

Avila y La Cueva, Francisco (1995): Historia civil y eclesidstica de la ciudad de Tuy y su obispado
1852. Facsimile, Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega. Ponencia de Patri-
monio Historico. 1# edicion.

Cambén Sudrez, Segundo (1957): El Monasterio de Santa Maria de Meldn (siglos XII-XIII), Tesis
Doctoral inédita, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Castro Alvarez, Carlos de/Fernandez de Viana y Vieites, José Ignacio/Gonzilez Balasch, Maria
Teresa (eds.) (1999): El monasterio de San Juan de Caaveiro, A Corufia: Deputacion Pro-
vincial de A Coruna.

Enriquez Paradela, M* del Carmen (1987): El monasterio y convento de Santo Domingo de Riba-
davia. Coleccion diplomdtica, Ourense: Museo Arqueoldxico Provincial. Boletin Auriense
Anexo 8.

Ferndndez de Viana y Vieites, José Ignacio/Gonzalez Balasch, Maria Teresa (2002): “Pergaminos
soltos do Mosteiro de Caaveiro”. Cédtedra. Revista Eumesa de Estudios 9, pp. 337-448.

Franco Espifo, Beatriz (2000): El Monasterio de Santa Maria de Armenteira: origenes y primer
desarrollo del dominio mondstico (1151-1250), Memoria de Licenciatura, Santiago de Com-
postela: Universidade de Santiago de Compostela.

Lorenzo Visquez, Ramén (2019): Mosteiro de Montederramo. Coleccion documental e indices. Co-
laboracion de Maka Pérez, Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega [https://
consellodacultura.gal/publicacion.php?id=4340; 04/01/2025].

Losada Meléndez, Maria José (1992): La coleccion diplomdtica del monasterio cisterciense de Meldn,
Orense (pergaminos de la catedral de Orense). Siglo XIV, Memoria de Licenciatura, Santiago
de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

80



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Lucas Alvarez, Manuel/Lucas Dominguez, Pedro Pablo (1988): “San Pedro de Ramiras. Un
monasterio femenino en la Edad Media: Coleccion diplomatica”. Liceo franciscano 42.124-
126, pp. 1-683.

Marques, José (1982): “Os pergaminhos da Confraria de S. Jodo do Souto da cidade de Braga
(1186-1545)”. Bracara Augusta XXXV1.81-82, pp. 71-199.

Méndez Pérez, José¢/Otero Pifieyro Maseda, Pablo Santiago/Romani Martinez, Miguel (2016): EI
monasterio de San Salvador de Chantada (siglos XI-XV1I). Historia y documentos, Santiago de
Compostela, CSIC - Xunta de Galicia. Cuadernos de Estudios Gallegos, anejo XL..

Pérez Rodriguez, Francisco Javier (2004): Os Documentos do Tombo de Toxos Outos, Santiago
de Compostela: Consello da Cultura Galega [https://consellodacultura.gal/publicacion.
php?id=283; 04/01/2025].

Recuero Astray, Manuel/Gonzilez Vazquez, Marta/Romero Portilla, Paz (1998): Documentos
Medievales del Reino de Galicia: Alfonso VII (1116-1157), Santiago de Compostela: Xunta
de Galicia.

Rodriguez Fernandez, Carlos (1990): Coleccidn diplomatica de San Vicente del Pino, Tesis Docto-
ral, Granada: Universidad de Granada.

Rodriguez Sinchez/Gonzalez Murado/Doval Garcia (eds.) (2015): Coleccion Diplomdtica III
(1183-1315), Lugo: Publicaciones Didcesis de Lugo.

Roman, Jerénimo (ed.) (1901): Coleccion diplomdtica de Galicia Historica, Santiago de Compos-
tela: Tipografia Galaica [https://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=6760;
04/01/2025].

Romani Martinez, Miguel (1989): Coleccién diplomatica do Mosteiro cisterciense de Santa Maria
de Oseira (Ourense). Vols. I e IT (1025-1310), Santiago de Compostela: Térculo.

Soto Lamas, Maria Teresa (1992): La coleccion diplomdtica del monasterio cisterciense de Meldn,
Orense (pergaminos de la catedral de Orense). SS. XII-XIII, Memoria de Licenciatura, San-
tiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Souto Cabo, José¢ Anténio (2012): Os cavaleiros que fizeram as cantigas. Aproximagdo as origens
socioculturais da lirica galego-portuguesa, Niter6i: Universidade Federal Fluminense.

Vaquero Diaz, Maria Beatriz/Pérez Rodriguez, Francisco Javier (2010): Coleccion documental del
Archivo de la Catedral de Ourense (888-1300), Vol. I, Ledn: Centro de Estudios e Investiga-
cion San Isidoro/Caja Espania de Inversiones/Archivo Histérico Diocesano.

Vaquero Diaz, Maria Beatriz (2004): Coleccién diplomadtica do mosteiro de San Salvador de Cela-
nova (ss. XIII-XV). Tomo I (1200-1450), Santiago de Compostela: Térculo.

Estudos

Barroca, Mirio Jorge (2000): Epigrafia Medieval Portuguesa (862-1422) Vol. I, Lisboa: Fundagio
Calouste Gulbenkian/Fundagio para a Ciéncia e Tecnologia.

81



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

Bouza Brey, Fermin (1965): “Restos epigraficos de una puente medieval desaparecida”. Cuadernos
de Estudios Gallegos 20.62, pp. 379-381.

Bowman, Jeffrey A. (2002): “The Bishop Builds a Bridge: Sanctity and Power in the Medieval
Pyrenees”. The Catholic Historical Review 88.1, pp. 1-16.

Concei¢ao, Ruben Filipe Teixeira da (2022): “Mando et Lego: as pontes nos testamentos ecle-
sidsticos portugueses (1071 a 1325)”. Lusitania Sacra 44, pp. 161-179 [DOI: https://doi.
org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10334].

Cooper, Alan Ralph (2006): Bridges, Law and Power in Medieval England, 700-1400, Martlesh-
am: The Boydell Press.

Coupland, Simon (1991): “The fortified bridges of Charles the Bald”. Journal of Medieval History
17.1, pp. 1-12 [DOL: hetps://doi.org/10.1016/0304-4181(91)90023-E].

Durin Fuentes, Manuel (2014): “Puentes historicos y vias de comunicacion”. Minius 22, pp. 81-
120.

Durén Fuentes, Manuel (2013): “El puente romano de Lugo: rehabilitacion y nuevos datos histo-
ricos-constructivos”. Huerta, Santiago/Lépez Ulloa, Fabian (eds.): Actas del Octavo Congre-
so Nacional de Historia de la Construccion, Madrid: Instituto Juan de Herrera, pp. 243-252.

Durin Fuentes, Manuel (2004): La construccién de puentes romanos en Hispania, Santiago de
Compostela: Direccion Xeral de Patrimonio Cultural.

Ferreira Priegue, Elisa (1988): Los Caminos Medievales de Galicia, Ourense: Museo Arqueoldxico
Provincial. Boletin Auriense Anexo 9.

Garcia Sanjudn, Alejandro (2007): Till God Inherits the Earth. Islamic Pious Enowmentsin al-Andalus
(9-15th Centuries), Leiden: Brill [DOI: https://doi.org/10.1163/¢j.9789004153585.i-549].

Ghilardi, Matthieu et al. (2015): “Dating the bridge at Avignon (south France) and recon-
structing the Rhone River fluvial palacolandscape in Provence from medieval to modern
times”. Journal of Archaeological Science 4, pp. 336-354 [DOI: https://doi.org/10.1016/].
jasrep.2015.10.002].

Harrison, David (2004): The Bridges of Medieval England. Transport and Society 400-1800, Ox-
ford: Oxford University Press.

Ibinez Beltrin, Luis Manuel (2019): La villa de Monforte y la Tierra de Lemos en la Edad Media,
Tese de Doutoramento, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Ibinez Beltran, Luis Manuel (2017): “Del Burgo de Pino a la villa de Monforte en la Tierra
de Lemos (siglos XII-XIII)”. Cuadernos de Estudios Gallegos 64.130, pp. 141-166. [DOI:
http://dx.doi.org/10.3989/ceg.2017.130.05].

Iranzo Muiiio, Maria Teresa (2022): “Obras publicas y poder del Estado. Puentes y murallas en
la Corona de Aragon durante la Baja Edad Media”. Laliena Corbera, Carlos/Ortega Ortega,
Julian M./ Torre Gonzalo, Sandra de la (coords.): Arqueologia y Arte en la representacién

material del Estado en la Corona de Aragon (siglos XIII-XV), Zaragoza: Universidade de
Zaragoza, pp. 315-350.

82



Pontes para o Céu. Os legados testamentarios a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Mattoso, José (1992): “O culto dos mortos na Peninsula Ibérica (séculos VII a XI)”. Lusitania
Sacra 2.4, pp. 13-38.

Resende, Nuno (2023): “A pontistica medieval”. Pérez Gonzalez, José Maria (dir.): Enciclopédia
do Romanico em Portugal, Aguilar de Campo: Fundacion Santa Maria la Real, pp. 75-86.

Rivas Fernandez, Juan Carlos (1978): “Los dos antiguos ‘Portos’ fluviales de Orense: el ‘Porto

Auriense’ y el ‘Porto Vello’. Sus Barcas, Ermitas y Caminos”. Boletin Auriense VIII, pp. 215-
275.

Rodriguez Colmenero, Antonio (1976): La red vidria romana del Sudeste de Galicia, Valladolid:
Universidad de Valladolid.

Ruiz de Loizaga, Saturnino (2008): “Puentes y hospitales en el Camino de Santiago en el No-
roeste Peninsular (siglos XIV-XV)”. Compostellanum 53, pp. 347-374.

Thomaz, Luis Filipe F. R. (2001): “Cristaos de Sao Tomé”. Azevedo, Carlos Moreira (dir.): Di-
ciondrio de Historia Religiosa de Portugal, vol. 4, Lisboa: Circulo de Leitores, pp. 178-187,
vol. 4.

Vaz, Jodo L. Inés (2014): “Pontes e dguas: deuses e demonios, medos e esconjuros”. Silva, Carlos
Guardado da (coord.): O Imagindrio Medieval, Torres Vedras: Edi¢oes Colibri / Cimara
Municipal de Torres Vedras / Instituto de Estudos Regionais ¢ do Municipalismo Alexan-
dre Herculano, pp. 145-159.

Vilar, Herminia Vasconcelos/Silva, Maria Joio Marques (1992): “Morrer e testar na Idade Média:
alguns aspectos da testamentaria dos séculos XIV e XV”. Lusitania Sacra 2.4, pp. 39-60.

83



Ruben Filipe Teixeira da Conceicao

Anexo
Estrutura N“A de' Re'ferén?ia Rt.:feréncia Via' ou centro urbano
referéncias mais antiga mais recente  mais proximo
1 Ponte de Ourense 42 1191/06/20 1358/08/27 Ourense
2 Ponte de Lugo 14 1199/06/15 1327/02/26 Lugo
3 Ponte Castrelo do Minho 12 1218/10/15 1361/12/19 Ourense-Ribadavia
4 Ponte Ombreiro 4 1199/06/15 1272/05/23 Lugo
5 Ponte Sampaio 4 1227/04 1272/04 Tui-Compostela
6  Ponte Pias ou Nafonso 3 1220/10/17 1400/07/10 Noia
7 Ponte de Verin 3 1290/01/20 1318/03/02 Chaves-Ourense
8 Ponte Pedrifia (Ourense) 2 1208/03/15 1255/03/17 Ourense
9 Ponte de Belesar 2 1241 1309/12 Monforte de Lemos-Chantada
10 Ponte de Brul 1 1227/04 - Ribadavia-Melén
11 Ponte de Torrén 11 1248/04/01 1282/06/17 Ourense-Monforte de Lemos
12 Ponte de Ribadavia 1 1257/08 - Ourense-Ribadavia
13 Ponte de Pontevedra 1 1272/04 - Tui-Compostela
14  Ponte de Ledesma 1 1276/03/08 - Compostela
15  Ponte de Portomarin 1 1281/12/13 - Portomarin
16  Ponte Deva 1 1295/08/06 - Melgago-Ribadavia
17 EIOOTC de Monforte de Le- 1 1333/05/27 - Monforte de Lemos
18  Ponte em Castro Caldelas 1 1348/10/07 - Castro Caldelas
19 Ponte de Pontedeume 1 1396/08/28 - Pontedeume
20  Ponte Maceira 1 1400/07/10 - Compostela-Fisterra
21 Pontes NID 2 1300/01/16 1347/10/05 -

Tabela 2. Pontes identificadas

84



Pecado e admonicion: unha aproximacion iconografica a
concepcion romanica do contorno norte da catedral de Lugo

Celia Vila Fernindez - Universidade de Santiago de Compostela’

Tralos muros da actual capela do Pilar da catedral de Lugo agdchase a configuracion orixinaria
da fabrica romdnica tanto da parede occidental do brazo norte do transepto coma do exterior dos
primeiros tramos da nave setentrional, destacando a porta que se abre ao terceiro deles. Por me-
dio do presente traballo preténdese facer unha aproximacion ao discurso iconografico plasmado
neste contorno no momento da sua ereccién romdnica primixenia, tratando de demostrar como
foi proxectado cun caracter admonitorio de advertencia aos fieis contra o pecado. Actualmente,
os elementos escultéricos que se conservan in situ, e que polo tanto se configuran como punto de
partida da analise, son os canzorros que sostenen o tornachuvias da porta da nave norte e un dos
capiteis da fiestra do muro occidental do transepto setentrional. Unha serie de concomitancias de
tipo material e formal permiten a maiores integrar neste grupo outro capitel hoxe conservado no
Museo Provincial de Lugo. Unha vez definidos os elementos a analizar, a lectura iconogrifica das
pezas de maneira individual e conxunta erixese como a base do estudo, que vén completado por
unha abordaxe do contorno dende un punto de vista urbanistico que permite ampliar a ollada e
comprender o alcance do trafico de fieis desenvolvido no sector norte da urbe.

1. Unha ollada urbanistica. O contorno norte da catedral aberto cara a cidade

Foi no sector norte da cidade de Lugo onde xerminou o urbanismo medieval, conformando o
Burgo Vello xa na Alta Idade Media, e tomando precisamente a basilica de Santa Maria, posterior
catedral, coma punto de referencia. Este estendiase ata a Porta Mifid e a rGa da Tineria, integran-
dose dentro da parroquia de San Pedro, e, se ben o Burgo Novo comezou a conformarse xa no
século XI cara o sector suroriental da cidade, foi o Burgo Vello o que durante o periodo medieval
concentrou & maior parte da poboacion (Abel Vilela 2009: 77, 104-106). Ao analizar a localizaciéon
da catedral en relacion coa trama urbanistica, podese apreciar como ¢ o seu flanco setentrional o

1 Este artigo foi realizado no marco das Ayudas para la Formacién del Profesorado Universitario (FPU) convocadas polo
Ministerio de Ciencia, Innovacién y Universidades.

85



Celia Vila Fernandez

que se abre cara a cidade, mentres que o sur e o occidental quedan enfrontados cara a muralla.
Esta cuestion permitiu apuntar ao seu costado norte coma acceso principal (Carrero Santamaria
2005: 89-90), ao igual que sucede noutros casos, coma no zamorano (Carrero Santamaria 1996:
110). Esta hipotese vén ratificada por certos testemufios de indole documental. A referencia
mdis evidente ¢ a que alude 4 “rua que vadit de campo ad maius portale maioris ecclesie” (AHN,
c6d. 1042, fol. 8v.) do ano 12287 xa que a rda i que fai referencia ¢ a actual Obispo Basulto,
que comunica a porta do transepto norte coa praza do Campo (Abel Vilela 2009: 243). O mais
probable ¢ que esta cita ratifique unha realidade continuadora do altomedievo, no que o habitual
era que a entrada as basilicas prerromanicas se fixera por un lateral, e pola situacion da fibrica no
caso lucense debia tratarse do costado setentrional (Carrero Santamaria 2005: 90). Asi, cando na
division entre a mesa episcopal e a canonical de 1120° se fai alusion a “ad Principalem Portam
Ecclesie Beate Marie ante Ecclesiam Sancti Iohannis Baptiste” (AHN, c6d. 267, fol. 117v.), cabe
comprender que esta refira ao portal norte.

Esta mesma referencia permite enlazar co primeiro dunha serie de fitos urbanisticos loca-
lizados no contorno setentrional da catedral, xa sinalados por Eduardo Carrero Santamaria. O
historiador da arte atribiie a mencion a “Ecclesiam Sancti Iohannis Baptiste” cun posible edificio
destinado ao bautismo, vinculindoo coa aparicion dunha piscina romana situada detras da ac-
tual cabeceira e coa alusion por parte do céengo Juan Pallares y Gayoso a un baptisterio exterior
posteriormente trasladado ao interior do templo catedralicio® (Carrero Santamaria 2005: 89-90).
Por outra banda, nunha permuta de 1132 faise alusion ao “adrio de la puerta pringipal de la ca-
tedral” (cit. Carrero Santamaria 2005: 117), indicando que nas suas inmediacions se atopaban a
residencia episcopal e a candnica. O pazo episcopal situouse no sector norte xa dende o periodo
altomedieval. Hoxe lixeiramente desprazado cara ao leste, en época medieval o seu extremo occi-
dental atopabase limitrofe co transepto norte da catedral, existindo unha conexion directa entre
ambos edificios por medio dun paso voado® (Carrero Santamaria 2005: 116-118). Noutra lifa,
tamén dende a Alta Idade Media, este espazo se caracterizaba por acoller enterramentos. A drea
cemiterial emprazabase no denominado como atrium de Santa Maria, espazo que posteriormente
foi en parte ocupado pola fabrica romanica catedralicia, se ben a drea adxacente ao transepto nor-
te continuou a recibir enterramentos (Carrero Santamaria 2005: 89). Por ultimo, e desprazando
o punto de vista cara a vertente noroccidental, ali debeu emprazarse un hospital destinado aos
peregrinos. Pallares y Gayoso (1700: 146) recolle unha doazén de 1054 para a construciéon dun

2 Dispoiible para a sta consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2610183]. Edi-
tado en Jiménez Gomez 1987: 220.

3 Disponible para a stia consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2609685]. Edi-
tado en Lopez Sangil/Vidin Torreira 2011: 214-218.

4  “Lade S. Cristoval [...] aunque hoi estd dentro de la Iglesia, antiguamente estaua fuera de ella, como estuuo la pila del
agua bendita, y la baptismal en todas las demas.” (Pallares y Gayoso 1700: 125-126). Carrero Santamaria (2005: 90) asi-
mila a curiosa vocacién a San Cristobal coa habitual de San Xodn Bautista, seguindo o modelo de Compostela e Ourense.

5 Unha conexion entre as duas fabricas existiu ata comezos do século pasado, cando en xaneiro de 1918 foi derrubado o
cofiecido coma “Arco de Palacio” (Sanchez Milao/Reboredo Pazos 2010: 102).

86



Pecado e admonicion

hospital destinado aos peregrinos vencellado a catedral, documentandose outra no ano 1118¢ di-
rixida 4 candnica e ao “hospitale pauperum” (AHN, céd. 1043, fol. 70v.), e asi mesmo na citada
permuta de 1132 mencioénase un hospital de peregrinos que existiu entre a catedral e a parroquia
de San Pedro (Carrero Santamaria 2005: 132).

Ademais da efervescente actividade que se desenvolvia no contorno norte, cabe ter en conta
outra cuestion, vencellada 4 gradual evolucion construtiva da fibrica: a aparentemente tardia erec-
cion dos dous ultimos tramos da catedral e consecuentemente o seu peche definitivo occidental,
que segundo Ramoén Yzquierdo Perrin (2005: 111) alongariase ata a segunda metade do século
XIV. Descofié¢cese se ao longo deses case dous séculos se teria recorrido a algunha solucion pro-
visional, pero semella 16xico que, fronte a esta situacion, unida a esa apertura cara a cidade do
contorno setentrional, fose o contorno norte da catedral o que funcionase como acceso principal.

Independentemente das vicisitudes construtivas e da plausible interrupcién dun primeiro
proxecto construtivo, neste xa se debia contemplar un dobre acceso a catedral a través do seu
costado norte, posibilidade que M. Dolores Barral Rivadulla (2021: 363) xa puxo en relacién coa
sua destacada relevancia dentro do urbanismo medieval lucense. Se ben actualmente no flanco se-
tentrional da catedral de Lugo tan so se abre ao exterior unha unica portada —a do transepto—,
constituindo esta ademais un dos principais focos ao achegarse ao estudo do periodo medieval da
fabrica, durante os séculos romanicos existia un segundo acceso que comunicaba co terceiro tramo
da nave norte, un monumento que 4 sia vez se erixe coma un dos fitos do roménico do edificio,
hoxe acubillado dentro da capela do Pilar. O exemplo paralelo mais claro desta dobre apertura ¢
o caso de San Isidoro de Leon, no que a sua dobre portada na vertente meridional vén xustificada
pola traxectoria do Camino de Santiago. Non obstante, no caso lucense, atravesado polo Camifio
Primitivo, o costado norte funcionaria como saida dos peregrinos € non como entrada, xa que
en época medieval a actual porta de Santiago, que atravesa a muralla no costado occidental da
catedral, era de uso privado dos cdengos, de maneira que os camifiantes debian proseguir o seu
camifio saindo pola Porta Mifid, para o que debian atravesar a actual rda Catedral (Abel Vilela
2006: 135, 147). Porén, a traxectoria dos peregrinos non teria porque ter sido definitoria de cara
a apertura dun dobre acceso, senon mais ben un elemento a sumar a todos aqueles que facian do
contorno norte un espazo de acollida e de fluxo constante dun abundante nimero de fieis.

6 Disponible para a sta consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/2610184]. Editado
en Lopez Sangil/Vidan Torreira 2011: 292-294.

87



Celia Vila Fernandez

2. A porta da nave norte

2.1. Descricion e datacion

Deste xeito, no contorno norte da catedral concéntrase unha intensa actividade urbana e conse-
cuentemente unha circulacion abundante de fieis que fan necesaria a apertura dun dobre acceso
a fabrica catedralicia, contexto no que se enmarca a porta da nave norte (Fig. 1). A sta apertura
cara a cidade segundo a stia configuracion orixinal puido manterse polo menos ata o século XIV.
Nese momento ten lugar un cambio substancial na configuraciéon do espazo norte da catedral,
xa que se abre a capela dos Reis, fundada polo bispo Lopez de Aguiar. Esta erixiuse adxacente
ao transepto norte, no espazo correspondente cos dous primeiros tramos da nave; ¢ dicir, neste
momento a porta ainda poderia abrirse cara o exterior do templo. Sera un século mais tarde, coa
apertura da capela de San Froilan por parte de Goémez Garcia de Gayoso —que ocupa os dous
seguintes tramos—, cando a porta quede definitivamente integrada dentro da construcion (Yz-
quierdo Perrin 2005: 118). Estas duas capelas, orixinariamente independentes, foron unificadas a
comezos do século XVII por Gaspar de Arce Solorzano tal e como queda reflectido no contrato
establecido co cabido o 7 de novembro de 1611 (Pérez Costanti 1930: 33; Gonzilez Echegaray et
al. 1991: 50), manténdose baixo a advocacion de San Froilan, xa que non serd ata 1816 cando esta
se modifique e a capela pase a dedicarse 4 Virxe do Pilar (Tain Guzman 2005: 222).

Fig. 1. A porta da nave norte e a sia localizacién dentro da catedral. Plano tomado de Yzquierdo Perrin 2005: 135. Imaxe
procedente dos fondos fotograficos do GI-1907 Tacobus.

A portada enmarcase entre dous dos contrafortes que articulaban en orixe o muro exterior,
e, baixo un tornachuvias sostido por cinco canzorros figurados, esta dbrese a través dun arco de
medio punto, perfilado no seu exterior cun taqueado —tamén presente no tornachuvias—. A
continuacion, inseridos nunha moldura de media cana, dispéfiense unha serie de tacos con aspas,
e, por ultimo, completan o conxunto dous boceis, o interior de maior grosor. O arco apoia sobre
sendas impostas en estado de desgaste, particularmente a esquerda, mentres que na dereita ainda

88



Pecado e admonicion

se perfila o tallo vexetal ondulante que a compén e unha palmeta que articula a esquina. Cabe re-
saltar que todos os elementos que compoiien a portada estan realizados en pedra calcaria. Alguns
deles permiten establecer unha conexion coa que foi establecida como a primeira fase construtiva
romanica, coma o taqueado ou os tacos con aspas’, especialmente o primeiro, que xa foi indivi-
dualizado como distintivo desta etapa (Yzquierdo Perrin 2005: 110). Para o seu inicio, tomouse
tradicionalmente como referencia o ano 1129 (Yzquierdo Perrin 1989-1990: 38), en relacién co
notorio contrato que se teria asinado co mestre Raimundo, recollido por Pallares y Gayoso (1700:
125). Fronte a esta hipotese, Carolina Casal Chico (2018: 739-141) propén adiantar o inicio desta
primeira fase a0 mandato do prelado anterior, Pedro IIT (1114-1133), tomando a data do citado
contrato coma un ante quem en lugar dun post quem. Non obstante, ambolos dous historiadores
da arte coinciden en que a porta da nave norte teria sido construida con anterioridade aos anos
inmediatamente posteriores 4 morte do bispo Guido (1134-1152), momento no que se produ-
ciron cambios e mesmo posiblemente unha interrupcién nas obras, se ben non atribuen unha
data especifica dentro do periodo fixado. Manuel A. Castifieiras Gonzdlez (2002: 319) propén
unha cronoloxia mais acoutada, datandoa entre 1125 e 1150. Se ben non ¢ este o lugar onde facer
unha revision exhaustiva das etapas construtivas e das stas datas correspondentes, a partir das
aportacions previas podese apuntar 4 ereccion da porta da nave norte dentro do segundo cuarto

do século XII.

2.2. A lectura iconografica dos canzorros: xograria e condena

Sen lugar a dubidas, os grandes protagonistas desta portada son o conxunto de cinco canzorros
figurados que sostefien o tornachuvias (Fig. 2). Para o recofiecemento dos personaxes represen-
tados cabe resaltar a lectura de Serafin Moralejo Alvarez (1981: 345), a quen posteriormente
seguiu Yzquierdo Perrin (1989-1990: 35-36). De dereita a esquerda dende a perspectiva do es-
pectador: un espinario, un bebedor de barril, un personaxe encadeado, un musico que toca un
salterio e un acrébata ou contorsionista. Seguindo esta identificacion interpretouse, por unha
banda, ao espinario e ao bebedor como simbolo da luxuria e da gula respectivamente, ao acro6-
bata e a0 musico en posicién de realizar exercicios profanos, e, por tltimo, ao personaxe enca-
deado do centro como exemplo do castigo, da “escravitude moral” daqueles que o acompanan
na comparsa.

Non obstante, fronte 4 figura interpretada coma un bebedor de barril, Faustino Porras Ro-
bles (2007: 80) prop6n unha lectura alternativa: tratariase en realidade doutro musico, neste caso
portante dun dolio. Posteriormente, Casal Chico (2018: 747) fai a mesma lectura deste canzorro,
e resulta curioso como tanto Francisco Vazquez Saco coma Jaime Delgado Gémez xa o interpre-
taran como un instrumento musical®. Volvendo ao dolio, este instrumento estaria formado por

7  Tamén aparecen en tres bases dentro do conxunto da fibrica: na da cuarta pilastra do muro da nave sur, que delimita o
terceiro tramo no seu costado oriental, e nas das dias columnas acobadadas mais préximas 4 portada do transepto norte.
Non obstante, especialmente no caso destas duias tltimas, o cotexo debe ser feito con cautela, xa que a porta do transepto
norte sufriu grandes modificacions.

8  Vizquez Saco (1953: 33) refirese a el como “un instrumento de forma cilindrica, varias veces repetido en el romanico

89



Celia Vila Fernandez

Fig. 2. Os canzorros da porta da nave norte. Imaxe procedente dos fondos fotogrificos do GI-1907 Iacobus.

un corpo de gran tamafio con aros de reforzo situados preto dos seus laterais e un pico disposto
perpendicularmente, e produciria unha tnica nota de caracter grave, ornamentando melodias
producidas por outros aeréfonos ou cordéfonos aos que habitualmente acompanaba (Porras Ro-
bles 2007: 77-78). Precisamente, no caso lucense acompana a un instrumento da familia dos
cordofonos, concretamente a un salterio. Como consecuencia desta nova lectura, Porras Robles
fala dunha escena de xograria.

O xograr personifica a complexidade da imbricacion entre o relixioso e o profano no me-
dievo. Por unha banda, encarna na sua figura os vicios mundanos en relacion cos seus modos
de vida, e consecuentemente ¢ rexeitado polo estamento eclesiistico (Pérez Carrasco/Frontén
Simén 1991: 42-44). Por outra banda, en certas ocasions os seus modos chegan a ser imitados
polo clero, visto o seu éxito na atraccion da atencion dos fieis (Moralejo Alvarez 1985: 62-63).
Asi mesmo, resulta ambiguo nas stas condiciéns de cardcter social e patrimonial, ante os casos
documentados de xograres proximos non sé a reis ou nobres senén incluso a bispos e arcebispos,
e mesmo con capacidade de promocionar fundacions piadosas (Yzquierdo Perrin 1998: 128-
129). De feito, no Memorial de Aniversarios da catedral de Lugo documéntase unha doazén por
parte dunha xograresa, “Maius Petri cantatrix”, no ano 1228° (AHN, cdd. 1041, fol. 23r). Esta
ambigiiidade vai parella @ que caracteriza 4 musica durante o medievo, no marco dunha duali-
dade que distinguia entre aquela “que enaltecia las virtudes y la que, por el contrario, inducia
al pecado y a los placeres mundanos” (Diaz Ibafiez 2008: 409), de xeito que a segunda, de corte
popular, asociabase con elementos considerados sensuais coma a danza ou as exhibiciéns corpo-
rais, ainda que os limites entre as duas categorias adoitaban resultar imprecisos (Océn Alonso
1996: 122-123).

Ante a dificultade fronte 4 lectura da figura do xograr medieval, a cuestion da sta represen-
tacion resulta un fenémeno complexo que vén sendo estudado dende mediados do século pasado,
principalmente en asociacion coa imaxe do “outro” e cos espazos marxinais da arquitectura. Do
mesmo xeito, tratase dun fendmeno que atravesa a todo o romanico europeo e que consecuen-

regional”, mentres que Delgado Gémez (1996: 187) fala dun “curioso instrumento en forma de barril”.

9  Disponible para a stia consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2610182]. Edi-
tado en Jiménez Gémez 1987: 200.

90



Pecado e admonicion

temente deixa a sia pegada en Galicia, onde numerosos exemplos testemunan a sia profusa
difusion'. Se ben € certo que en determinadas ocasions as escenas xograrescas poden adornar
as caras dos capiteis ou mesmo ocupar timpanos, a maior parte dos exemplos concéntranse nos
canzorros, coma sucede no caso a analizar. Sostendo o peso do edificio e esmagados polo beiril, a
sua disposicion levou a interpretar s figuras neles representadas como os pecadores sobre os que
triunfa a Igrexa, hipotese coa que convive a representacion de personaxes de cardcter marxinal
e connotacions negativas, do mesmo xeito que a sua situacion no exterior do templo implica a
idea de condena ao desterro espiritual (Monteira Arias 2009: 130). Non obstante, estas lecturas
de corte moralizante conviven con outras, coma a de Agustin Gémez Gémez (1997: 119; 1999:
248, 252-253), quen fala dunha funcién decorativa en relacion coa circulacion e repeticion dos
tipos formais, asi como coa introducién do profano na arte sacra, se ben apunta a que cada caso
particular debe analizarse dentro do seu contexto.

No contexto lucense, a escena xograresca vén conformada dun xeito claro polos dous mu-
sicos e polo contorsionista, unha asociaciéon habitual no romanico. No caso galego, esta tamén
estd presente nos canzorros que sostefien o tornachuvias da igrexa compostela de Santa Maria de
Salomé, nos do beiril da cabeceira do mosteiro de Ferreira de Pantén (Lugo), ou nas ménsulas
que sostefien o timpano da portada de San Salvador en Sobrado de Trives (Ourense) (Yzquierdo
Perrin 1998: 134-135). Nesta tltima igrexa repitese a estrutura de tornachuvias que acubilla a
portada, e nos canzorros que o sostefien, ademais de representarse un musico con dolio, tamén
esta presente a figura do espifario.

Non resulta estrafio que o espifiario acomparfie aos xograres nas sias representacions, coma
no caso lucense. Dentro dos vicios atribuidos polos trobadores galego-portugueses aos xograres
atopase a luxuria'!, que ¢ tamén asignada ao espifiario medieval. Esta figura de complexa signifi-
cacion disponse en posicion sedente cunha perna sobre a outra en actitude de retirar unha espina
do seu p¢, herdeira dunha imaxe presente na escultura helenistica, se ben ¢ en época medieval
cando se lle atribie un caracter luxurioso, vinculindoo coa imaxe de Priapo, ao insinuar que
baixo a escusa da espina o que realmente pretende o personaxe nesa postura ¢ ensinar o seu sexo
(Aragonés Estella 1996: 146). A imaxe do espifiario remata por tipificarse, e non é necesario que
se represente o seu membro viril para que simbolice a luxuria, coma no canzorro lucense, onde
estd ausente; porén, neste caso, o aceno de ensinar a lingua remite a0 mesmo pecado (Casal Chico
2018: 747). Completa a esta lectura a cuestion da idolatria, se ben para Moralejo Alvarez (1981:
346) ambas poden ser complementarias. A este respecto, Inés Monteira Arias (2012: 640) iden-
tifica como en determinadas ocasions certos elementos caracteristicos de xudeus ou musulméns
poden restrinxir a asignacién da luxuria aos infieis id6latras, mentres que noutras a alusion a dito

10 Ao respecto da materia das representacidons xograrescas no romanico, tanto no seu contexto xeral coma no particular galego,
remitimos ao completo e exhaustivo estado da cuestion elaborado recentemente por Javier Castifieiras Lopez (2024: 3-8).

11 Xunto coa sta aficion 4 bebida, as frecuentes pendencias, o xogo, a blasfemia, os furtos e outras violencias (Yzquierdo
Perrin 1998: 128). A luxuria ¢ ademais un dos pecados que adoitan representarse nos canzorros romanicos, como acon-
tece por exemplo nos muros exteriores de San Martifio de Mondofiedo, se ben nese caso dun xeito moito mais explicito
(Castifieiras Gonzalez 2007: 129).

91



Celia Vila Fernandez

pecado ¢ xenérica, sen aludir 4 relixion do personaxe, coma sucede no caso lucense, onde non se
identifica ningun atributo que permita vinculalo co xudaismo ou o Islam.

Por ultimo, centra a composicion unha figura que se representa dobrada, sostendo unha pe-
sada carga nas suas costas da que ¢ prisioneiro, xa que esta encadeada aos seus pés descalzos'. Esta
conxuncion de elementos leva 4 sua lectura como a exemplificacion da condena que suporia caer
no pecado, personificado por medio dos seus acompanantes. Neste sentido, Castifieiras Gonzalez
(2002: 319) identificao coma un atlante, indicando como esta imaxe adoita aparecer na arte medieval
cun simbolismo de caracter punitivo, en lina co atlante que sostén a cornixa na Porta do Purgatorio
na Divina Comedia. Cabe resaltar como neste tipo de representacions de caracter condenatorio, nas
que o pecador carga nas costas co peso que supon o seu pecado, permite precisamente, por contras-
te, identificar ao musico portador do dolio como tal e non coma un bebedor de barril e, consecuen-
temente, simbolo da gula, xa que nese caso portariao as costas, coma por exemplo sucede no caso
dun canzorro na igrexa de San Pedro de Cervatos en Cantabria (Porras Robles 2007: 76).

Deste xeito, fronte 4 vision fragmentaria dos canzorros dous a dous (musico-contorsionista/
bebedor-espinario) coa figura central como nexo e separaciéon a0 mesmo tempo, ¢ posible un
achegamento 4 escena baixo unha perspectiva conxunta, no que o condenado continia a repre-
sentar o resultado das accions daqueles que o rodean: o contorsionista, o musico que toca o
salterio, o segundo musico que toca un dolio e o espinario. Asi, fronte as dificultades que xa
foron sinaladas con respecto 4 identificacion da significacion de certos canzorros que aparecen
representados de maneira independente e lonxe dun contexto ao que adscribilos, no caso da porta
da nave norte lucense disponse un programa pechado en torno aos cinco canzorros. Consecuen-
temente, no marco da intencién moralizante propia da concepcién medieval do mundo (Pérez
Carrasco/Fronton Simén 1991: 50), e seguindo a Castifieiras Gonzdlez (2002: 301-302), conside-
ramos que neste caso as referencias ao profano dos canzorros intégranse “dentro dun claro codigo
escatoloxico de condena e admonicion”. Por outra banda, se ben ¢ certo que dentro da portada
ocupan unha posicién marxinal, a sua disposicion nunha porta de acceso a catedral confirelles
unha relevancia e unha visibilidade maior con respecto a outros exemplos situados en zonas mais
altas e menos accesibles. Neste sentido, e volvendo ao compoiiente urbanistico, compre lembrar
que o contorno norte era o mais concorrido polos fieis, de maneira que este discurso en torno 4
advertencia contra o pecado e a sua consecuente condena encaixa perfectamente coa fin ultima da
escultura monumental aplicada s portadas: atraer a atencion e transmitir unha mensaxe aos fieis
dispostos 4 entrar na basilica (Poza Yagiie 2016: 137). Por ultimo, a sta disposicién no exterior
da fabrica, pero nun acceso a ela, sublifia a idea de espazo liminar no que as figuras dos xograres
e do espinario, en calidade de personificaciéon do pecado, deben permanecer fora e non penetrar
no seu interior.

12 Seguindo a Marta Poza Yagiie (2016: 179-180), a figura do home ou muller encadeada como prisioneira do seu pecado
teria a sa orixe na do simio, como representacién simboélica do pecado e consecuentemente do pecador sometido 4 culpa,
e teria sido o resultado dun proceso de transicion coa fin de facilitar a sa lectura e comprension.

13 Esta conxuncion de vicio e castigo dentro dun rexistro de condena tamén aparece representada nunha serie de ménsulas
repartidas polas naves de San Martifio de Mondofiedo (Castifieiras Gonzélez 2007: 129).

92



Pecado e admonicion

Ainda asi, cabe sinalar que, se ben os canzorros son o unico testemuno iconografico pre-
sente na porta da nave norte que se mantivo na sua localizacion orixinal ata a actualidade, isto
non significa que en época romadnica esta portada non puidese contar con outros elementos de
caracter figurativo que artellasen un discurso mais completo e complexo. A este respecto, Casal
Chico (2018: 743) apunta a que a articulacidon orixinal da portada implicaria o apoio do arco
sobre columnas e non sobre as xambas actuais, de maneira que ¢ posible que a portada contase
con capiteis e mesmo con ménsulas, ademais de indicar o estrano da ausencia de timpano, algo
que xa fora sinalado por Yzquierdo Perrin (2005: 116). Asi, a posible figuracion representada nos
plausibles elementos que configurarian a portada poderia completar un hipotético discurso ao
que actualmente so ¢ posible aproximarse a través do bosquexo que debuxan os canzorros.

3. O espazo do transepto norte

Nesta mesma lina, existe unha clara complexidade 4 hora de tratar de estender unha lectura baixo
un punto de vista iconografico ao espazo setentrional restante vinculado cos accesos ao templo
catedralicio. Por unha banda, a porta do transepto, aquela que con bastante certeza funcionou de
portada principal, foi moi transformada ao longo dos séculos, e os dous elementos con figuracion
que a compofien —o Pantocritor en mandorla e o capitel pingante coa representacion da Ultima
Cea— correspondense cun momento posterior do romanico, no cal o discurso primixenio teriase
visto modificado. Deste xeito, desconécese a configuracion da portada no momento no que se
erixiu, asi como se esta estaria conformada por un programa figurativo previo —o escenario mais
plausible se consideramos que debia tratarse do acceso principal—. Por outra banda, o espazo
do transepto foi reconfigurado en época gotica, no momento no que se reconstruiu a cabeceira.
Como consecuencia foi o muro oriental o que resultou mais afectado, se ben o occidental tamén
sufriu alteracions, tanto no arco ao que se abre a tribuna coma no rexistro inferior do muro, onde
no século XIV foi aberta a porta que dd acceso a capela dos Reis. Sobre esta porta consérvase unha
fiestra romdnica que orixinalmente daria ao exterior, pero que hoxe se atopa tamén integrada
dentro da capela do Pilar. E precisamente nesta fiestra onde se dispén un capitel que, xunto con
outro exemplar conservado hoxe no Museo Provincial de Lugo, permiten esbozar un fio condutor
arredor do discurso iconogrifico en torno ao espazo setentrional de acceso a catedral lucense na
sia primeira concepcién romanica.

3.1. Un capitel in situ

A fiestra que orixinalmente iluminaba dende o exterior o transepto norte atépase hoxe integrada
dentro da capela do Pilar, comunicando polo tanto ambos espazos (fig. 3). Na sta cara occidental
abrese por medio dun arco de medio punto perfilado polo caracteristico taqueado, cun bocel na
sua cara interior, que apoia en duas columnas acobadadas, con cimacios lisos —neste caso moi
desgastados— e con base atica. Na cara oposta repite a mesma estrutura, se ben o taqueado foi
retirado posteriormente, albiscandose ainda o seu rastro no muro. No relativo aos capiteis, na sua
cara oriental o capitel norte modulase a partir de tres follas de acanto que na stia punta enroscanse
sobre si mesmas, seguindo as formulas do romanico deste momento, mentres que o capitel sur foi

93



Celia Vila Fernandez

AP I

Fig. 3. Fiestra do muro occidental do transepto norte. A esquerda, vision occidental; a dereita, vision oriental.
Imaxes procedentes dos fondos fotograficos do GI-1907 Iacobus.

substituido posteriormente e presenta decoracion de tipo vexetal cuxa morfoloxia permite adscri-
bilo 4 etapa correspondente co gotico da catedral. Na cara occidental, o capitel norte repite unha
morfoloxia similar ao seu pendant, se ben neste caso as follas de acanto multiplicanse, ao dispo-
fierse en duas filas, e non presentan un enrolamento tan acusado. E o seu compafieiro, o capitel
sur, o que presenta unha figuracién de cardcter zoomorfo. Os tres capiteis romanicos configiran-
se por medio dun desbastado cibico-cénico e con astragalo en bocel, e contan cunha voluta na
parte superior de ambas caras. Compre resaltar como todas as columnas coas suas bases e capiteis
que integran esta fiestra, con excepcion do capitel gotico, estan realizadas en pedra calcaria. Esta
cuestion de cardcter material permite establecer unha diferenza con respecto as fiestras que ori-
xinalmente artellaban o muro exterior norte da fabrica catedralicia', que, se ben repiten a mesma
estrutura, estan elaboradas na sua totalidade en granito, ademais de contar cun tamafo inferior.

Volvendo ao capitel con figuraciéon zoomorfa, nel son representados dous leons afrontados
que unen as stas cabezas e cadansua pata dianteira no dngulo da peza (Fig. 4). A presenza do ledn
na plastica romanica ¢ un elemento moi recorrente, vinculado ao papel destacado que ocupan os

14 Estas consérvanse, de novo, integradas dentro da actual capela do Pilar, en concreto no segundo e no cuarto tramo, xa que
a do primeiro foi tapiada e no terceiro tramo dbrese a porta da nave norte.

94



Pecado e admonicion

Fig. 4. Capitel sur da fiestra occidental do transepto norte.

Imaxe procedente dos fondos fotogrificos do GI-1907 Iacobus.

animais dentro do complexo sistema simbolico medieval, o cal se ve claramente reflectido nos
bestiarios, definidos asi por Victoriano Nodar Fernindez (2021: 28):

Los bestiarios se pueden definir, por tanto, como tratados alegoricos sobre las virtudes y los
vicios, con un texto de cardcter diddctico que ilustra como los cristianos pueden aprender de la
naturaleza a través de pequefios sermones, organizados temdticamente, que ofrecen dos modelos de
comportamiento humano: uno resultante en la salvacion y otro en la condenacion.

Neles o animal sitase en tres planos: o real, o alegorico e o moral. Para cada especie pri-
meiro introducese unha descricion, seguida por unha explicacion alegérica das suas propiedades
ou calidades, das cales se extraen as lecciéns morais ou os simbolos relixiosos (Rodilla Ledn
1998: 38). De feito, os bestiarios son algunhas das fontes ds que recorrian os autores cristidns
para elaborar os seus sermons, xa que a través do exemplo dos animais se expoiiian os modelos
de conduta e se criticaban os vicios que prexudicaban a vida relixiosa (Nodar Fernindez 2021:
38). Asi, nun contexto no que cada elemento da creacion pode recibir unha explicacion alegérica
e chegar a ser un reflexo dos principais dogmas do cristianismo, as figuras animais intégranse
neste amplo sistema simboélico no que s6 hai signos dotados dun significado moral e teoloxico.
Nesta lifia, os bestiarios non buscan ofrecer unha descricion realista dos animais, sendn instruir
o cristian para que sexa capaz de comprender o mundo por medio de equivalencias simbolicas. O
animal pasa a ser percibido como un medio de salvacion: se as figuras desacougan o espectador
provocanlle unha reaccion salvadora, se pola contra o tranquilizan, animano a perseverar no bo
camifno (Voisenet 2012: 199-205).

Este sistema simbolico resultaba en moitas ocasiéns ambiguo. No propio caso do ledn, este
foi interpretado dende a época biblica como un elemento positivo e negativo 4 vez, se ben a mais
habitual era a segunda lectura (Garcia Garcia 2009: 34-35). Neste sentido cabe resaltar a cita de

95



Celia Vila Fernandez

san Pedro: “Alerta! Que o voso inimigo, o demo, bruando coma un leén, anda arredor a procura
de quen engulir” (I San Pedro 5, 8). Non obstante, tamén existia unha lectura positiva, en lifia
coa sua faceta como emblema da tribo de Jud4, asociandoo coa figura de David e coa sta descen-
dencia, o que acabard derivando na visidn cristoloxica do ledn (Pastoureau 2006: 57-60). Ante
esta situacion, compre analizar cada imaxe dentro do seu contexto. Como xa sinalou Nodar Fer-
nandez (2021: 175-176, 274), no ambiente artistico hispano-languedociano é habitual a presenza
de capiteis figurados nos tramos inmediatos aos accesos, conformando un espazo de recepcion
para os fieis. Ademais, no caso compostelan, o historiador da arte fai unha lectura dos capiteis
zoomorfos presentes no transepto como recordatorios da espreita constante do pecado e, polo
tanto, como chamadas a vixilancia. Precisamente a vixilancia ¢ un dos comportamentos asignados
ao ledn no Fisidlogo, en relacion coa crenza de que estes felinos durmian cos ollos abertos (Brete-
que 1984: 147; Garcia Garcia 2009: 36). Asi, a mesma interpretacion poderia serlle atribuida ao
capitel presente no transepto norte lucense, facendo de novo fincapé no componente urbanistico
que perfila o contorno norte como o acceso principal 4 catedral e un espazo de continuo fluxo de
fieis.

3.2. Un capitel ex situ

Como xa foi adiantado na introducion a este apartado, no Museo Provincial de Lugo consér-
vase un capitel procedente da catedral®® (Fig. 5). Esta peza xa foi posta en relacion coa porta
da nave norte por Yzquierdo Perrin (1989-1990: 36-37; 2005: 16) en virtude dos seus trazos
estilisticos, consecuentemente adscribindoo ao que para el foi a primeira etapa construtiva do
romdnico na catedral, aproximadamente entre 1129 e 1155; previamente, xa fora datado por
M. Elena Varela Arias (1984: 45), quen apuntaba cara ao segundo terzo do século XII. Tratase
dun capitel angular realizado en pedra calcaria, non especialmente grande —24x24x31 centi-
metros—, e configurado por medio dun desbastado cubico-conico co astrigalo redondeado
en bocel, a0 igual que os tres capiteis romanicos da fiestra do transepto norte. A pesar do seu
profundo desgaste, ainda se pode apreciar a escena representada, sobre todo a partir da sua cara
esquerda, a mellor conservada. Nel, dous ledns en posicion erguida converxen nunha figura
humana situada no dngulo da peza. Os animais erixense sobre unha das stas patas traseiras,
xa que a outra pousana sobre a perna do hominido, o cal asen tamén coas stas garras diantei-
ras. Ademais, morden os brazos da figura humana, que trata de defenderse botando man da
pata traseira que cadanseu animal coloca nas suas pernas. En canto 4 figura humana, lamen-
tablemente non se conserva nada da sta cabeza; porén, podese interpretar a posicion dos seus
brazos no lado esquerdo do capitel, de ai que sexa posible conecer a sta disposicion corporal.
Apréciase un corte por debaixo dos xeonllos que revela as suas vestiduras: unha tunica curta e
cinguida. Os seus pés, que apoian no astrigalo, consérvanse practicamente intactos, e revelan
o minucioso traballo ao que foi sometido o capitel.

15 A sua adscricion 4 fabrica catedralicia veu dada pola proximidade xeogréfica da localizaciéon onde foi atopado o capitel, na
actual ria Catedral, no marco das obras que tiveron lugar nunha propiedade particular que anteriormente pertencera ao
cabido (Cabarcos Fernandez 2005: 48; Varela Arias 1984: 45).

96



Pecado e admonicion

Fig. 5. Capitel angular procedente da catedral. © Museo Provincial de Lugo.

Se ben a descontextualizacion do capitel dificulta a sua introducion dentro dun programa
iconografico vencellado 4 catedral, a proximidade dende a que pode ser observado permite unha
apreciacion mais exhaustiva dos trazos que conforman ao ledn, a diferenza do caso anterior. Se-
guindo a descriciéon proporcionada polo Fisidlogo (Breteque 1984: 145-147), estes son: as patas e
as garras —caracterizadas por unhas longas unllas—, a longa cola, o maior volume concentrado
na zona do peito en oposicion ao corpo traseiro, e, por ultimo, a melena, da cal s6 se pode apre-
ciar o seu rastro se a peza ¢ observada de preto, como consecuencia do seu gran desgaste. Resulta
caracteristica a forma de dispofier a cola dos felinos: vén dende atris e enrdscase arredor do seu
lombo ata rematar en cada unha das esquinas superiores do capitel, dun xeito efectista e case
ornamental, que se repite no capitel da fiestra do transepto norte.

Neste caso, os leons dispofiense nunha clara posicién de ataque, polo que a sua lectura
traducese de maneira evidente en clave negativa. A significacion da peza xa foi posta previamente
en relacion coa configuraciéon da imaxe do pecado: o ledn como representacion do pecado, ou
incluso do demo, que devora ao home pecador (Cabarcos Fernindez 2005: 49). Asi, pddese in-
troducir o concepto de antropofaxia, un tema que segundo Teresa C. Moure Pena (2010: 10-13)
teria sido introducido na escultura romanica galega por medio da recepcion de modelos franceses
a través da primeira campana construtiva da catedral compostela, cunha mensaxe que transmite a
imaxe do home presa do pecado, funcionando as bestas devoradoras como metifora das encarna-
cions demoniacas e prognosticando coa sua acciéon punitiva o destino daqueles que sucumben ao
pecado. Non obstante, a0 mesmo tempo a figura humana disponse nunha posicion activa de loita
(Balseiro Garcia/Alcorta Irastorza/Carnero Vizquez 2018: 765), xa que cos brazos agarra a pata
traseira que posa na sua coxa cada un dos animais. Este aceno, xunto co feito de que a figura porte
vestiduras, como se pode apreciar na lina da tinica que remata por baixo do seu xeonllo, permite
comprobar que non se trata da representacion dunha alma devorada por unha figura demoniaca,

97



Celia Vila Fernandez

senon dun home que opon resistencia ao pecado. Isto dd pé a que a mensaxe que emana do capitel
non sexa lida s6 como unha ameaza cara ao fiel do castigo ao que se terd que enfrontar en caso
de caer no pecado, sen6én a0 mesmo tempo como unha exhortacioén de loita contra a tentacion.

En canto 4 localizacion orixinal do capitel dentro da catedral, en resposta as stas reducidas
dimensions o consenso atdpase en que debe proceder dalgtin dos vans da fabrica romanica, e en
concreto apuntouse a aquelas zonas que posteriormente foron totalmente reconstruidas, coma a
cabeceira, ou moi transformadas, coma o transepto (Varela Arias 1984: 47; Cabarcos Ferndndez
2005: 48). Se ben apuntar a unha localizacién concreta ante os escasos datos dispoiibles resulta
arriscado, en virtude do material que compon a peza, a pedra calcaria, debeu estar situada nalgtn
lugar privilexiado da fibrica, como puido ser o propio transepto.

Precisamente a cuestion material é unha das que permiten establecer a relacion entre este
capitel e a porta da nave norte —asociacion xa establecida por Yzquierdo Perrin— a que se lle
pode sumar o capitel cos dous ledns da fiestra do transepto norte. O historiador da arte xa indi-
caba unha relacion de tipo formal, apuntando a unha marca presente no puiio esquerdo da figura
humana do capitel do Museo, o pano da sua vestidura e o tipo de pés compartido entre esta e as
figuras dos canzorros (Yzquierdo Perrin 1989-1990: 37). A este respecto podense engadir certas
semellanzas entre os ledns de ambos capiteis, coma a maneira de apoiar as garras sobre o astra-
galo, a forma da cabeza —disposta de maneira frontal—, ou a disposicion das longas colas en-
roscadas arredor do seu lombo que chegan 4 esquina superior dos capiteis. Por ultimo, ¢ posible
establecer un fio discursivo en torno 4 iconografia. O capitel do Museo enriqueceria de significado
o programa iconografico integrado polos canzorros da porta da nave norte, que advertirian sobre a
condena como consecuencia do pecado, e o capitel situado na fiestra cara ao exterior do transepto
norte, que lembraria sobre a necesidade de manter a alerta ante a espreita constante da tentacion,
engadindo pola sua banda a exhortacion ao fiel 4 loita e 4 resistencia.

4. Conclusions: a advertencia aos fieis contra o pecado no contorno norte

No contorno norte da catedral de Lugo concentraronse dende a Alta Idade Media fitos urbanis-
ticos de gran relevancia, chegando a perdurar algun deles ata a actualidade, coma sucede no caso
do pazo episcopal. Non obstante, ademais da presenza latente do poder do bispo, neste mesmo
espazo o trafico de fieis era abundante, ao habitar a meirande proporcion deles cara a area norte
da cidade, fenémeno que pode vincularse coa presenza dun espazo de enterramento, asi coma
dun plausible baptisterio. Por ultimo, completaban esta paisaxe os peregrinos que optasen pola
via do Camifno Primitivo para chegar a Compostela, os cales despois de visitar a catedral sairian
polo seu costado norte e, cara a vertente occidental, contarian cun hospital ao seu servizo. Estas
condiciéns propiciaron que 4 hora de proxectar a fabrica romdnica se decidise abrir duas portas
no seu flanco setentrional.

Os testemufios que se mantefien na sua localizacion orixinal na actualidade e que permiten
achegarse 4 lectura do discurso iconografico primixenio desenvolvido neste espazo son os canzo-
rros que sostenen o tornachuvias da porta da nave norte e un capitel na fiestra do muro occidental
do transepto norte. Estes vestixios permiten apuntar cara un discurso vencellado co pecado. Por

98



Pecado e admonicion

unha banda, no tornachuvias unha escena xograresca integrada por dous musicos —un interpre-
tando o salterio e o outro o dolio— e un contorsionista, acompafiados por un espifiario, exem-
plifican os vicios que deben evitar os fieis e que ademais deben quedar no exterior do templo, en
lina co espazo liminar no que se integran. Completa a mensaxe o canzorro central, de cardcter
admonitorio, no que un condenado prisioneiro do pecado mostra o castigo ao que sera sometido
o fiel no caso de caer na tentacion. Por outra banda, no capitel que en orixe daria ao exterior do
transepto —hoxe integrado na capela do Pilar— dous ledns afrontados sérvenlle de lembran-
za da necesidade de non baixar a garda e manterse alerta fronte a tentacioén, sempre a espreita.
Vinculado a estas pezas dende un punto de vista morfoloxico e material, o capitel conservado no
Museo Provincial de Lugo tamén pode ser vencellado a elas dende un punto de vista iconografico.
Dentro deste mesmo discurso, introducese cunha mensaxe de corte admonitorio, pero a0 mesmo
tempo de exhortacion 4 loita contra o pecado.

A escaseza de testemuifios dificulta establecer unha lectura pechada en torno ao programa
iconografico desenvolvido no contorno norte vinculado co acceso principal da catedral durante
a meirande parte do século XII. Non obstante, aqueles que se conservan son suficientes para
concluir que no momento da concepcidén dos accesos situados no flanco setentrional da fabrica
catedralicia lucense despregibase todo un discurso orientado 4 alerta contra o pecado. Este non
pode disociarse do contorno urbano da cidade, ¢ mais, precisamente vinculado con esta realidade,
no contorno de maior proxeccion cara a urbe, foi disposto cunha intencionalidade clara: chegar
ao maior numero de fieis posible.

Fontes documentais

Archivo Histoérico Nacional, Libro de Aniversarios de la Catedral de Lugo, codice 1041.

Archivo Historico Nacional, Libro de aniversarios, foros, arriendos y otras escrituras pertenecientes a
la Catedral de Lugo, codice 1042.

Archivo Histérico Nacional, Tumbo nuevo de la catedral de Lugo, codice 267.

Archivo Histoérico Nacional, Tumbo viejo de la Catedral de Lugo, codice 1043.

Loépez Sangil, José Luis/Vidan Torreira, Manuel (2011): “Tumbo viejo de Lugo (transcripcion
completa)”. Estudios mindonienses: Anuario de estudios bistérico-teolégicos de la didcesis de
Mondofiedo-Ferrol 27, pp. 11-373.

Jiménez Gémez, Santiago (1987): “O ‘memorial de aniversarios’ da Catedral de Lugo como fonte
para o estudio da sociedade medieval”. Jubilatio: Homenaje de la Facultad de Geografia e

Historia a los profesores D. Manuel Lucas Alvarez y D. Aﬁgel Rodriguez Gonzalez, Santiago de
Compostela, pp. 161-227, tomo 1.

Pallares y Gayoso, Juan (1700). Argos Divina. Sancta Maria de Lugo de los Ojos grandes, Fundacion,
y Grandezas de su Iglesia, Sanctos naturales, Reliquias, y Venerables Varones de su Ciudad, y
Obispado, Obispos, y Arcobispos que en todos imperios la gouernaron, Lugo, ed. facsimil 1988.

99



Celia Vila Fernandez

Referencias bibliograficas

Abel Vilela, Adolfo de (2006): “O Camifno Primitivo na cidade de Lugo. Testemuiios historicos
e iconograficos”. O Camiiio primitivo: actas do congreso o Camifio de Santiago para o século
XX1I, o Camifio Primitivo: Lugo, 27, 28 e 29 de abril e 4 de maio de 2006, Santiago de Com-
postela: S.A. de Xestion do Plan Xacobeo, pp. 134-154.

Abel Vilela, Adolfo de (2009): La ciudad de Lugo en los siglos XII al XV: urbanismo y sociedad, A
Coruna: Fundacion Pedro Barrié de la Maza.

Aragonés Estella, Esperanza (1996) La imagen del mal en el romdnico navarro, Pamplona: Go-
bierno de Navarra.

Balseiro Garcia, Aurelia/Alcorta Irastorza, Enrique/Carnero Vazquez, Maria Ofelia (2018): “Mu-
seo Provincial de Lugo”. Valle Pérez, José Carlos (coord.): Enciclopedia del Romdnico en
Galicia. Lugo, Aguilar de Campoo: Fundacién Santa Maria la Real, pp. 763-774, vol. IL.

Barral Rivadulla, M. Dolores (2021): “Revisitando la catedral medieval de Lugo”. Castifieiras
Lopez, Javier/Cendon Ferndndez, Marta (coords.): Viajeros de la Antigiiedad al Nuevo Mun-
do, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela, pp. 357-374.

Breteque, Francois de la (1984): “Image d’'un animal: le lion. Sa définition et ses ‘limites’, dans
les textes et I'iconographie (XI-XIV siecle)”. Le monde animal et ses représentations au Mo-
yen-Age (XI-XV siécles), Toulouse: Service de Publications de I'Université de Toulouse-Le
Mirail, pp. 143-154.

Cabarcos Ferndndez, Ignacio (2005): Bases, fustes e capiteis. Catdlogo de elementos columnarios me-
dievais no Museo Provincial de Lugo, Lugo: Deputacion Provincial.

Carrero Santamaria, Eduardo (1996): “El claustro medieval de la catedral de Zamora: topografia
y funcion”. Anuario del Instituto de Estudios Zamoranos Florian de Ocampo 13, pp. 107-128.

Carrero Santamaria, Eduardo (2005): Las catedrales de Galicia durante la Edad Media. Claustros
y entorno urbano, A Corufia: Fundacion Pedro Barri¢ de la Maza.

Casal Chico, Carolina (2018): “Catedral de Santa Maria”. Valle Pérez, José Carlos (coord.): En-
ciclopedia del Romanico en Galicia. Lugo, Aguilar de Campoo: Fundacién Santa Maria la
Real, pp. 738-757, vol. II.

Castifieiras Gonzdlez, Manuel Antonio (2002): “A poética das marxes no romanico galego:
bestiario, fabulas e mundo 6 revés”. Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades 14, pp. 293-
334.

Castifieiras Gonzilez, Manuel Antonio (2007): “San Martifio de Mondonedo (Foz) revisi-
tado”. Singul Lorenzo, Francisco (dir.): Rudesindus. La tierra y el templo (Catedral de
Mondoriedo, 8 de mayo-29 de junio, 2007), Santiago de Compostela: Xunta de Galicia,
pp. 118-137.

Castifieiras Lopez, Javier (2024), “La juglaria femenina en la cultura visual romanica. Los tim-
panos de San Miguel do Monte y Santa Maria de Ucelle”, Cuadernos de Estudios Gallegos
71.137 [DOI: https://doi.org/10.3989/ceg.2024.137.02].

100



Pecado e admonicion

Delgado Gémez, Jaime (1996): El Romdnico de Lugo y su provincia, A Corufia: Edinosa, vol. 1.

Diaz Ibanez, Jorge (2008): “Musica y pecado en el imaginario medieval”. Carrasco Manchado,
Ana Isabel/Rabade Obradé, Maria del Pilar (coords.): Pecar en la Edad Media, Madrid:
Silex.

Garcia Garcia, Francisco de Asis (2009): “El leén”, Revista digital de iconografia medieval 1.2, pp.
33-46.

Gomez Gomez, Agustin (1997): El Protagonismo de los otros. La imagen de los marginados en el
Arte Romdnico, Bilbao: Centro de Estudios de Historia de Arte Medieval.

Gomez Gémez, Agustin (1999): “Consideraciones sobre la iconografia de los juglares en el arte
romanico’. Garcia Guinea, Miguel Angel (dir.): Fiestas, juegos y espectdculos en la Espaiia
medieval: actas del VII Curso de Cultura Medieval, celebrado en Aguilar de Campoo (Palencia)
del 18 al 21 de septiembre de 1995, Madrid: Ediciones Polifemo, pp. 235-253.

Gonzalez Echegaray, Maria del Carmen et al. (1991): Artistas cantabros de la Edad Moderna. Su
aportacion al arte bispanico (diccionario biogrdfico-artistico), Santander: Universidad de Can-
tabria.

Monteira Arias, Inés (2009): “Destierro fisico, destierro espiritual. Los simbolos de triunfo sobre
el ‘infiel’ en los espacios secundarios del templo romanico”. Monteira Arias, Inés/Mufioz
Martinez, Ana Belén/Villasefior Sebastidn, Fernando (eds.): Relegados al margen: margina-
lidad y espacios marginales en la cultura medieval, Madrid: CSIC, pp. 129-142.

Monteira Arias, Inés (2012): El enemigo imaginado: la escultura romdnica hispana y la lucha contra
el Islam, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail.

Moralejo Alvarez, Serafin (1981): “Marcolfo, el Espinario, Priapo: un testimonio iconogrifico
gallego”. Diaz Y Diaz, Manuel C. (ed.): Primera Reunion Gallega de Estudios Cldsicos: (San-
tiago-Pontevedra, 2-4 de julio 1979): Ponencias y comunicaciones, Santiago de Compostela:
Servizo de Publicacions da Universidade, pp. 331-355.

Moralejo Alvarez, Serafin (1985): “Artes figurativas y artes literarias en la Espafia medieval: Ro-
manico, Romance y Roman”. Boletin de la asociacion europea de profesores de espariol 17, pp.
61-70.

Moure Pena, Teresa C. (2010): “Los monstruos antropéfagos en el imaginario romdnico galaico.
Significado, contexto y audiencias”. Codex Aquilarensis 26, pp. 7-23.

Nodar Ferndndez, Victoriano (2021): El bestiario de la Catedral de Santiago de Compostela: espa-
cio, funcion y audiencia, Santiago de Compostela: Andavira Editora.

Ocon Alonso, Dulce (1996): “Aspectos musicales en el arte roméanico y protogético”. Cuadernos
de Seccion. Miisica 8, pp. 117-129.

Pastoureau, Michel (2006): Una bistoria simbélica de la Edad Media occidental, Buenos Aires: Katz.

Pérez Carrasco, Francisco Javier/Frontén Simén, Isabel Maria (1991): “El espectaculo juglaresco

en la iglesia romanica. Sentido moralizante de una iconografia festiva”. Historia 16.184, pp.
42-52.

101



Celia Vila Fernandez

Pérez Costanti, Pablo (1930): Diccionario de artistas que florecieron en Galicia durante los siglos
XVI y XVII, Santiago de Compostela: Imprenta del Seminario.

Porras Robles, Faustino (2007): “Un nuevo aer6fono del Romadnico: el Dolio”. Revista de Folklore
315, pp. 75-58.

Poza Yagiie, Marta (2016): Portadas romanicas de Castilla y Leon: formas, imdgenes y significados,
Aguilar de Campoo: Fundacion Santa Maria la Real.

Rodilla Ledn, Maria José (1998): “De fabulas y bestiarios: la interpretacién simboélica de los ani-
males en la Edad Media”. Medievalia 27, pp. 38-43.

Sanchez Milao, Carmen/Reboredo Pazos, Julio (2010): “Espacios urbanos de Lugo: la plaza de
Santa Maria”. Croa, boletin da Asociacién de Amigos do Museo do Castro de Viladonga 20, pp.
86-114.

Tain Guzman, Miguel (2005): “Escenografia para a ‘imaxe do santo’: ‘a capela vella’ e a imaxe de
San Froilan”. Singul Lorenzo, Francisco L. (dir.): San Froilin: culto e festa: [catdlogo da
exposicion] Catedral de Lugo, Capela de San Froilan y Praza Angel Ferndndez Gémez (Lugo),
29 septiembre-26 noviembre, 2006, Santiago de Compostela: Conselleria de Innovacion e
Industria-S.A. de Xestion do Plan Xacobeo, pp. 212-227.

Varela Arias, Maria Elena (1984): La escultura medieval en el museo Provincial de Lugo: ensayo de
catalogacién, Memoria de Licenciatura, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago
de Compostela.

Vizquez Saco, Francisco (1953): La catedral de Lugo, Santiago de Compostela: Biblidfilos Ga-
llegos.

Voisenet, Jacques (2012): “El simbolismo animal segtn los clérigos de la Edad Media: entre el
dualismo maniqueo y la polivalencia”. Garcia Huerta, M* Rosario/Ruiz Gémez, Francisco
(dirs.): Animales simbdlicos en la Historia desde la Protobistoria basta el final de la Edad Me-
dia, Madrid: Editorial Sintesis, pp. 187-205.

Yzquierdo Perrin, Ramén (1989-1990): “La catedral de Lugo: consideraciones sobre su cons-
truccion”. Abrente 22, pp. 7-51.

Yzquierdo Perrin, Ramén (1998): “Escenas de juglaria en el romanico de Galicia”. Garcia Guinea,
Miguel Angel (dir.): Vida cotidiana en la Espaiia medieval. Actas del VI Curso de Cultura
Medieval, celebrado en Aguilar de Campoo (Palencia) del 26 al 30 de septiembre de 1994),
Madrid: Ediciones Polifemo.

Yzquierdo Perrin, Ramén (2005): “Catedral de Lugo”. Yzquierdo Perrin, Ramén (coord.): Las
catedrales de Galicia, Ledn, Edilesa, pp. 105-139.

102



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de
rezo en la escultura funeraria bajomedieval gallega

Maria Carriéon Longarela - Universidade de Santiago de Compostela

La escultura funeraria femenina en Galicia. Memorias seriadas

Los ultimos dos siglos medievales se caracterizan por una atencién hacia la memoria postuma de
los mas altos estados sociales. Capillas funerarias y sepulcros proliferan desplegando auténticos
discursos enaltecedores del linaje o de los personajes alli sepultados. Todo ello corre a la par del
éxito de ordenes mendicantes, que acogeran en sus muros estos espacios funerarios. En el caso de
Galicia también proliferan los moymentos, encargados para perpetuar la imagen y nombre de los
nobles, en muchos casos, optando por la representacion de imagenes yacentes que activan entre
los vivos la presencia del cuerpo y el nombre del finado, pues el recuerdo terrenal es tan deseado
como el ingreso de sus almas en el Paraiso'.

Desde la pugna que enfrentd a don Pedro I con Enrique II, la familia de los Castro, que
habia sido hasta entonces cabeza del grupo aristocratico galaico, perdera poder en favor de otros
linajes que apoyaron al bando trastamarista y se vieron aupados merced al nuevo monarca’. Uno
de ellos fue Fernan Pérez de Andrade, impulsor del franciscanismo en Galicia y promotor de nu-
merosas piezas, entre ellas su sepulcro, hito fundamental para el desarrollo de la escultura fune-
raria en este territorio que, como principal innovacion reiterada con éxito, introduce la tradicion
litdrgica en las sepulturas (Sinchez Ameijeiras 2007: 363). Si bien, a nivel formal, la evidente
tosquedad generalizada condiciona la manera de enfrentarse a la produccion de escultura funera-
ria gallega, pues la expresividad de las formas queda limitada’.

Pero, ademas de la memoria de los caballeros, ;qué sucede con las mujeres nobles? ;Cual
fue su papel como comitentes o patrocinadoras de los conjuntos funerarios? ;Fueron ellas quienes

1 A. Assman apunta la importancia del recuerdo de los nombres como contrapartida terrenal de la salvacién de las almas:
“Die Verewigung des Namens ist die weltliche Variante des Seelenheils” (Assman 2018: 38).

2 Sobre los Castro y su pérdida de poder: Pardo de Guevara y Valdés 2000: 203-210.

3 Cabe incidir en este punto en el poco refinamiento de los nobles gallegos: “La tosquedad de sus tumbas evidencia el ca-
ricter provinciano de la nueva nobleza enriquefia gallega” (Sdnchez Ameijeiras 1989a: 147).

103



Maria Carrion Longarela

escogieron su imagen postuma? Teniendo en cuenta el reducido nimero de sepulturas con-
servadas y a la luz (siempre fragmentaria e incompleta) de los testamentos de algunas damas,
pocas noticias se dan acerca de sus timulos mas alld de su ubicacion. El panorama de sepulcros
que incluyen figuras yacentes es fragmentario y descontextualizado, marcado por la dispersion,
destruccion y reubicacion. Dificultades a las que se afiaden la homonimia y el anonimato de las
finadas y que suponen grandes trabas para relacionar las sepulturas con las mujeres alli enterradas
y prueban el destino adverso de su memoria. Asi, a la subalternidad del territorio galaico como
periferia de Castilla, se suma la historia subalterna de las mujeres de la nobleza, cuya ausencia de
nombres y dificil identificacion son clara muestra de su lugar en la sociedad del momento®.

Abordar el estudio de las imagenes yacentes de las mujeres gallegas con poder no implica,
en este caso, conocerlas a ellas mismas y su intencionalidad personal a la hora de concebir sus se-
pulcros en sus mandas testamentarias, sino que, a través de los elementos que portan, estos con-
figuran una imagen femenina estereotipada y arquetipica fruto de talleres itinerantes. Mas que
al deseo individual, gestos y atributos iconograficos como la indumentaria, el libro o el rosario,
responden a unos modelos seriados en los que ciertos discursos piadosos y de la muerte se presen-
tan como profundamente asumidos por la nobleza gallega. Con ello, en este trabajo se pretende
indagar en estos motivos iconograficos contemplando “que la obra de arte, independientemente
de sus motivaciones reales, ha de ser entendida como lo que quiso ser: un signo social” (Moralejo
Alvarez 2004: 72). En la misma linea se expresa L. Lahoz Gutiérrez, que sugiere tomar la tumba
como un “testimonio socioldgico” (2022: 211), incidiendo en la rica retérica de las imdgenes fu-
nerarias que se presta a numerosos niveles de lectura.

1. Las yacentes conservadas. Un panorama fragmentario

Las muestras de escultura funeraria femenina en Galicia, en concreto las anteriores al siglo XIV,
se limitaban a personajes regios. De estas, se han conservado el sepulcro de la reina Berenguela
en la catedral de Santiago de Compostela en el panteon real o, en el mismo lugar, la reina efimera
Juana de Castro. Desde el ultimo tercio del siglo XIV, a tenor de lo que sucedia en territorio cas-
tellano y europeo, las damas mas nobles encargaran sepultura, sin duda como elemento consus-
tancial a su estatus. El lugar que sus sepulcros han ocupado para la historiografia ha sido sin duda
menor al de sus equivalentes masculinos, caracterizados por el componente militar y caballeresco
que han abordado principalmente M. Nunez y R. Sanchez Ameijeiras’. A modo de catalogo, la
contribucién de M. Chamoso Lamas facilit6 la identificacion de los sepulcros femeninos de la
geografia gallega y aunque ciertas dataciones e identificaciones han sido reconsideradas, sigue
siendo referencial (Chamoso Lamas 1979)°. En cuanto al aspecto estilistico, los trabajos de S.
Moralejo atnan el componente estilistico y contenidista, yendo mas alld de la descripcion y pro-

4 “Las damas, habiendo perdido sus armas tras el matrimonio, y carentes de epigrafes sus sepulturas, se vieron privadas de
su propia identidad ante la muerte” (Sinchez Ameijeiras 1989b: 461).

5 Nuiiez 1985 y otros diversos trabajos. Sobre la indumentaria del caballero: Sinchez Ameijeiras 1985.

6  Dentro de la coleccion Galicia Arte, Manso Porto dedica un capitulo a la escultura funeraria (Manso Porto 1993).

104



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

fundizando en las diferentes relaciones entre forma y mensaje de la escultura gotica gallega, inclu-
yendo sus ejemplos funerarios hasta 1350 (Moralejo Alvarez 1975). Este tltimo expresaba que la
supuesta pervivencia del romdnico atribuida a las piezas merced de sus rasgos arcaizantes: “no es
tanto el anacronismo —nunca tan acentuado como se viene pretendiendo— como el acronismo
—Ilos elementos “anticuados y toscos” de que habla Lampérez— lo que configura y desfigura el
caricter de la plastica gotica gallega” (Moralejo Alvarez 1975: 54). Precisamente, la tosquedad es
la caracteristica que inmediatamente se percibe al aproximarse al arte funerario y mas en concreto
al objeto de esta contribucion, las imagenes yacentes femeninas.

El estudio de lo femenino habia quedado relegado al olvido por la historiografia medieval
anterior, centrada en caballeros y gestas, mds que en el dmbito privado que corresponde a la mu-
jer. Un panorama que se ha revertido en las ultimas décadas. La contribucion mas destacada al
respecto en el panorama galaico es el volumen Mujeres con poder, en cuyo estudio sobre la escul-
tura funeraria femenina M. Cendon revisa ciertas dataciones e identificaciones de los sepulcros
(Cendén Fernandez 2017). La recopilacién documental recogida en el mismo, conformada en su
mayoria por testamentos o cartas de donacidn, da a conocer mas testimonios textuales que vienen
a complementar lo fragmentario de los sepulcros conservados. Algunos documentos seran aqui
mencionados someramente con la intenciéon de proporcionar un panorama general, siempre con
la conciencia de la actual descontextualizacion merced al traslado de sus ubicaciones originales
y descalabro de los conjuntos funerarios en los que se integraban, impidiendo una conveniente
aproximacion holistica.

En la provincia orensana se han conservado ejemplos de damas dispersas entre conventos
mendicantes, cistercienses e iglesias parroquiales; de Pontevedra contamos con varios timulos en los
conventos de la ciudad, igual que sucede en Lugo. Dentro del territorio corufiés, ademis de la piedra
de toque que supuso para la plastica gallega San Francisco de Betanzos, son de interés las laudas y
bultos yacentes femeninos caracteristicos por sus tocados conopiales, como las que se conservan en
el Museo Arqueoldgico de A Corufa (Barral Rivadulla 2005). En la misma provincia resulta espe-
cialmente destacable el espacio funerario femenino configurado en Santo Domingo de Bonaval en
Santiago de Compostela con tres sepulcros de similar factura®; asi como varias yacentes del convento
terciario del Sancti Spiritus de Melide, extensamente estudiadas por M. D. Fraga y M. L. Rios’.

7 Después de la figura del Maestro Mateo y los ecos lejanos de su taller, el territorio gallego entrar en una franca decadencia
en lo que se refiere a calidad artistica. Debido a la diferente coyuntura con respecto a otros territorios del recién privile-
giado reino de Castilla, Galicia quedara en una posicion periférica y alejada de los nucleos mds innovadores, asi como de
los flujos principales del poder.

8  Espacio femenino promovido por Constanza de Moscoso, segunda esposa de Andrade O Boo. Se han planteado diferentes
cronologias para los sepulcros. Chamoso Lamas atribuia a los tltimos afios del siglo XV y a principios del XVI (1979:
613). Otros los atribuyen al primer tercio del siglo XV (Sdnchez Ameijeiras 1989a: 145; Manso Porto 1993: 402). Cendén
Fernandez, junto a Pardo de Guevara y Valdés, opta, en funcién de la herdldica, por identificar a las yacentes con Constanza
Moscoso, esposa de Andrade O Boo; Maria de Moscoso, hija de Lope Pérez de Moscoso; y Maria de Moscoso, esposa de
Fernin Pérez de Andrade (II) (Cendén Ferndndez 2017: 254).

9  La capilla donde se encuentran la encarga don Sancho Sinchez de Ulloa, hijo de Inés de Castro. En el epigrafe del se-
pulcro de dofia Inés figura la fecha de su fallecimiento, 1490 y del comienzo de la iglesia, 1498; Fraga Sampedro/Rios
Rodriguez 2018: 196 y Cendon Ferndndez 2017: 268.

105



Maria Carrion Longarela

Con estas figuras yacentes femeninas como fuentes, ciertos atributos y elementos recu-
rrentes seran analizados con el fin de enmarcarlos dentro de los discursos del recuerdo péstumo
femenino, diferenciado de los modelos masculinos, y marcado por la carencia de individualida-
des y plasmacion de deseos propios. Por otra parte, ciertas ausencias y presencias iconogréﬁcas
en comparacion con el territorio castellano son igualmente elocuentes a la hora de aproximar-
nos a la construccion de la imagen de la mujer. Comparaciones e hipotesis deben tomarse con
cautela ante lo fragmentario de lo conservado y la parquedad de referencias prolijas a los bultos
funerarios en la documentacion, principalmente testamentos. Asimismo, los conjuntos funera-
rios se hacen eco de la multiplicidad y diversidad de mensajes en el momento de la muerte que
responden a individuos y casuisticas concretas (Vovelle 1983: 18). Evitando extrapolar, pero si
considerando relevante la comparacion, la repeticion o diferenciacion de motivos iconograficos
indican varios caminos o formas de acercarse al fenémeno de la construccion de la imagen
postuma.

2. Arquetipos femenino y masculino. La mujer orante,
el hombre combatiente y sus relaciones espaciales
La memoria medieval, por encima del individuo, lo es del linaje, por lo que los espacios funera-
rios quedan asociados a la parentela, elemento determinante a la hora de plantear igualmente la
concepcion de los moymentos, que responden en ocasiones a una intencién de los descendientes
y no a los deseos de los propios finados, o finadas. Aunque el foco sean las yacentes femeninas,
los timulos son indisociables de su conjunto y cabe acudir a la relacion espacial funeraria entre
€SpOosas y esposos, un vinculo conyugal que, siguiendo a Nunez, no parece prioritario en Galicia
(1985: 16). La tipologia de yacentes conjugati, en la que los esposos aparecen compartiendo el
mismo lecho de parada, presente en matrimonios regios para enaltecer sus dinastias, y que adopt6
en algunos casos la nobleza castellana, no se encuentra en ningtn caso gallego conocido™. Aun
sin la unioén fisica del sepulcro, la uniéon conyugal a la hora de concebir y ordenar el espacio de
los conjuntos funerarios debe ser considerada'!.

El primer conjunto de gran empaque de la nueva nobleza enriquenia gallega, el de San
Francisco de Betanzos, contemplaba ya el lugar para la memoria femenina, complementaria a la
masculina, ubicando en un lugar privilegiado de la iglesia el sepulcro de la primera esposa de Fer-

10 Esta unién conyugal se reviste de un significado mds terrenal o secular como puede ser la continuidad del linaje, en es-
pecial en el caso de matrimonios regios, en los que la mujer es clave por su labor como incubadora de herederos. No es
baladi que asi se presenten los padres de Isabel I, Juan II e Isabel de Portugal, planteando todo un mensaje de legitimacion
dindstica en el que la segunda esposa del monarca parece desterrar del recuerdo pdstumo a la primera (Yarza Luaces 2007:
22). Un ejemplo de nobles castellanos asi inhumados es el sepulcro de Sancha de Rojas y Gémez Manrique de principios
del siglo XV en el Museo Provincial de Burgos (Gémez Bircena 1988a: 155-158).

11 Otros grandes conjuntos regios como la Capilla de los Reyes Nuevos en la catedral de Toledo no reproducen esta tipologia,
pero inciden en la dualidad y complementariedad entre reyes y reinas situandolos a la par en el conjunto espacial. Esta
capilla estd muy modificada por una obra del siglo XVI, aunque, segtn el plan original, los sepulcros estarian dispuestos
en parejas (Carceller Cervifio/Villarroel Gonzalez 2021: 388-389).

106



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

nan Pérez de Andrade O Boo, Sancha Rodriguez (11397)'2. Este timulo encargado por Andrade
estaba concebido para formar pareja con el suyo y sirvié de modelo femenino como contrapartida
a la imagen de caballero de Andrade (Sanchez Ameijeiras 1989b: 452-454). En la misma 6rbita
de talleres que emanan de Betanzos se encuentran otros dos yacentes de caballero armado y dama
en Sobrado dos Monxes: las de Ares Vizquez de Vaamonde y su esposa, Teresa Lopez.

La descontextualizacion de otros timulos provoca que numerosas figuras yacentes hayan
perdido todo sentido de conjunto que permita relacionarlas de manera conyugal, si bien se tra-
taria de un planteamiento habitual por lo que esta uniéon suponia para el concepto familiar ba-
jomedieval. Sin embargo, otros vinculos sanguineos también permitieron configurar espacios
funerarios con caracter femenino, como el conjunto funerario disefiado por Constanza de Mos-
coso, tercera esposa de Pérez de Andrade O Boo que recurre a su solar original, en Santiago de
Compostela, bajo el amparo de la orden dominica, y se acompana de otros cuerpos femeninos en
su camino al Paraiso. Un planteamiento consciente que privilegia las armas de esta mujer merced
a su nacimiento™.

Como se ha indicado, el encargo de sepulcros se debe en muchos casos a familiares interesa-
dos en conmemorar a sus antepasados. Por tanto, en las piezas que se han conservado en Galicia,
no se puede afirmar una tendencia general sino una multiplicidad de variables segtin los deseos
que cada testador o promotor exprese en funcion de sus devociones, prestigio linajistico o incluso
afectos personales. Los testamentos femeninos indican la conformidad con lo designado por el
esposo, pero también manifiestan el interés por aproximarse a las sepulturas de tios, abuelos o
padres, e incluso parientes femeninas, por lo que se abren numerosas casuisticas”. Si bien, detrds
del planteamiento de una sepultura de bulto existian unas intenciones que tenian en cuenta, no
solo el pariente con el que se queria yacer en espera de la vida eterna, sino también la proyeccion
visual de esta eleccion mediante los aludidos moymentos.

Incidiendo en el componente familiar de las topografias funerarias, las inscripciones epigraficas
de las sepulturas de dona Inés de Castro y dona Leonor de Mendoza en el Sancti Spiritus de Melide
destacan el linaje de estas nobles sefioras y su papel como madres y esposas. Ambas fueron primera
y segunda esposa de Lope Sanches de Ulloa; de dofia Leonor nacié el primer conde de Altamira,
don Lope Sanches de Moscoso, y de dofia Inés, don Sancho de Ulloa, primer conde de Monterrei.

12 Erias Martfiinez identifica el timulo con la muy deteriorada yacente que hoy se encuentra reutilizada como tapa de otro
sepulcro en el dbside del evangelio (2014: 172-173); si bien, Sanchez Ameijeiras lo atribuye a Sancha Afonso, todavia viva
en 1391 (1989b: 454).

13 El matrimonio es el simbolo de encaje entre dos linajes y marca el destino de todo el grupo familiar. (Beceiro Pita/Cér-
doba de la Llave 1990: 125-127).

14 El conjunto de Bonaval fue planteado por dofia Constanza como: “Una ‘versién femenina’ de un pante6n familiar erigién-
dose como fundadora de su propia estirpe” (Sdnchez Ameijeiras 1989b: 459).

15 Como ejemplos lo que indican sobre su lugar de sepultura destacamos los testamentos de Leonor de Puga en el Monaste-
rio de san Francisco de Ourense “dentro en el monumento e sepultura de donde jaz Juan de Sandobal mi tio”; o de Beatriz
de Castro (1478), en el Monasterio de San Francisco de Ourense: “en 0 moymento honde jaz meu padre Estevoo Yanes
d’Anbya”, p. 665. Y Guiomar de Camba, que desea yacer (1506) “en baxo da capela de Santa Oufemia donde jaz minna
tia Marquesa Rodriguez” (Pardo de Guevara y Valdés 2017: 696 y 699).

107



Maria Carrion Longarela

Precisamente este caso ilustra como el bulto funerario no se debe a la intencion de las finadas, sino
que responde a una pretension de enaltecimiento linajistico por parte de sus descendientes, pues el
encargo de estos sepulcros concierne, como explicitamente indica uno de los epigrafes, a don Sancho
de Ulloa'. Asi, como igualmente muestran numerosas epigrafias en otros sepulcros femeninos, la
identificacion de las féminas es dependiente e indesligable de su parentela masculina.

Por otra parte, M. Nufiez destacaba el caricter secular de los timulos funerarios de la no-
bleza gallega. Una condicion que se aplica a los sepulcros masculinos, pues “en ninguna de estas
tumbas seculares, pese a su disposicion en reposo adoptan actitud de plegaria, de oracion per-
petuada” y se presentan con armadura, como caballeros, enalteciendo sus gestas en vida (Nudez
Rodriguez 1985: 67)". No obstante, la dimensién devocional, el énfasis en “clave pietista” si se
explicita en el caso de los timulos femeninos, tanto en Galicia como en Castilla (Lahoz Gutiérrez
2022: 211). Con ello, se presenta una multiplicidad de discursos de memoria que permiten perfi-
lar unos atributos concretos para la imagen yacente femenina y masculina, populares y extendidos
que, en ultima instancia, remiten a “esquemas prestigiados” y férmulas rutinarias (Nufiez Ro-
driguez 1985: 17). En definitiva, modelos y arquetipos de hombres y féminas fueron encargados
en algunos casos por personajes que no los conocieron en vida y fueron, ademds, realizados por
unos artifices poco duchos que precisamente trabajaban en funcion de esquemas simplificados.

3. Atavios para la posteridad. Imagen y cuerpo

El elemento iconografico que determina las imdgenes yacentes a primera vista es la indumentaria.
Como ha abordado Nuiiez Rodriguez, esta se erige como simbolo, como elemento significati-
vo de gran poder retdrico dentro de la iconografia funeraria (Nufiez Rodriguez 1988). Pese a la
tosquedad de los ejemplares gallegos, las indumentarias son variadas y no solo porque muestren
diferentes piezas o tocados que varian en funcién de las modas, sino por su vinculacion a las prac-
ticas espirituales relacionadas con el morir.

También en territorio gallego se popularizo, en vista de los testamentos, la costumbre de
inhumarse con habitos mendicantes por parte de aquellos pertenecientes a los mas nobles esta-
dos. En este punto cabe senalar la importancia de las telas que envuelven el cuerpo y su materia
perecedera, que le traspasan su naturaleza sacra o, en el caso de los mendicantes, piadosa, a la

16 En los epigrafes figura lo siguiente: “AQUI YACE DONA LEONOR DE MENDOZA FIJA DE JUAN MENDOZA E
DE DONA YNES MELGAREJO FUE MUGER PRIMERA DE LOPE SANCHES DE ULLOA, MADRE DE VAS-
CO LOPES DE ULLOA EL QUAL OBO POR FIJO EN DONA INES DE MOSOCO SU MUGER A DON LOPE
SANCHES DE MOSCOSO PRYMEIRO CONDE DE ALTAMIRA. FALLECIO ESTA SENORA ANO 1436. Inés
de Castro: «AQUI YACE DONA INES DE CASTRO FIJA DE DON ALFONSO DE CASTRO E DE DONA MARIA
DE GUZMAN FUE MUGER SEGUNDA DE LOPE SANCHES DE ULLOA E MADRE DE DON SANCHO DE
ULLOA PRIMERO CONDE DE MONTERREIL EL QUAL MANDO FASER ESTA IGLESIA MONESTERIO EN
EL ANO DE 1498 ANOS. FALLECIO ESTA SENORA QUE HAYA GLORIA EN EL ANO DE 1490”. Los tamulos
de estas damas destacan los origenes de los Ulloa y Mendoza (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018:211). Asimismo, en
numerosos epigrafes de las sepulturas de nobles gallegas conservadas figura el nombre de la finada unido a su parentesco
como esposa o hija. Ver laiminas en: Pardo de Guevara y Valdés 2017: 839-866.

17 Sobre las gestas caballerescas a través de la imagen funeraria, véase para el caso concreto de Andrade O Boo: Nufiez Ro-
driguez 1981.

108



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

persona difunta'®. El habito de franciscanos y dominicos como mortaja proporciona tranquilidad
al finado y permite a su vez despojar a los cuerpos de los mas poderosos de sus galas y afeites
insistiendo en la purificacién necesaria para alcanzar con fortuna el Paraiso®. Varios testamentos
de mujeres gallegas se hacen eco de este recurso que favorece la suma de puntos y requisitos para
acelerar aquel tiempo mas intenso que se vive en el Purgatorio, siendo especialmente destacada la
preferencia por el habito franciscano®.

Un detalle que debe considerarse a la hora de abordar estos ritos de la muerte es diferenciar
entre lo textual (los testamentos) y lo visual (los sepulcros)?. Asi, insistimos en el objeto del es-
tudio: las figuras yacentes, y no en la biografia de esas mujeres inhumadas ni sus documentos, y es
que, aunque los testamentos “dan forma a la fe del gesto social” (Vovelle 1983: 150), las imdgenes
postumas de las mujeres con poder gallegas no ejercen en muchos de los casos conservados como
ilustracion de ello. Si bien, ambos medios (imagen y texto), de los que forman parte asimismo
los blasones y los epigrafes, son complementarios en la vivencia de la muerte, como se ha visto®.
En especial, la epigrafia “perpetta la identificacién del finado contra la amnesia del tiempo y la
fragilidad de la memoria” (Lahoz Gutiérrez 2022: 213), aunque la homonimia dificulte el recuer-
do individual de las mujeres.

Privado de vida, el cuerpo se transmuta en imagen, que manifiesta la ausencia del finado®.
También como imagen actuaba en los cortejos y ceremoniales liturgicos el cadaver ya amortajado,
que desfilaba acompafiado de planideras, de los diferentes estados sociales y de los mendican-
tes*. Este rito se representa en algunos sepulcros anteriores al siglo XV, en los que la imagen

18 “El habito adquiere de este modo una agencia sobre su contorno que obra en un doble plano: por un lado, sacraliza el
caddver y lo eleva, pero al mismo tiempo lo convierte en una marca de promocién espiritual de una determinada orden
religiosa, asociada a menudo a la que acoge el lugar de sepultura elegido por la persona fallecida” (Gari 2024: 144).

19 De referencia es el clisico de Le Goff acerca del Purgatorio y la contabilidad en el més alld de sufragios (plegarias, ofrendas
piadosas, intercesion de los santos...) (Le Goff 1981). Véase también: Chiffoleau 1980.

20 En los diversos testamentos que recoge la seleccién documental de Pardo de Guevara es el Gnico habito mencionado.
Como ejemplo, las mandas de Beatriz de Castro, mujer de Garcia Diaz de Cadérniga de 1478 indican su deseo por ente-
rrarse en el convento de San Francisco de Ourense “et que me lancen et leben bestida en o abeto de Sant Francisco [...]”
(Pardo de Guevara y Valdés 2017: 665). Ademads, otros documentos prueban el cumplimiento de las mandas por parte de
los descendientes. Pedro Cruu hijo de Mayor Rodriguez de Alddn, cuyo testamento es de 1501, “deu e pagou (...) septe
varas de pano pardillo para huun abito por lo abito que deron para a dita Mayor Rodrigues en que foy vestida” (Pardo de
Guevara y Valdés 2017: 697).

21 Nuiez Rodriguez insiste en la diferencia retdrica entre amortajarse con hibito y perpetuarse en tapa sepulcral con esta
vestimenta (1988: 16).

22 Conviene destacar el papel de la herdldica como elemento identitario clave. A este respecto resulta ilustrativo un docu-
mento de 1509 de Leonor Yéfiez de Romay que otorga escritura de mejora a favor de su hijo, Rodrigo de Romay. En él, se
indica “...con condizion que la persona que esto oviere de heredar thome el nombre y las armas de los Romay y de los otros
linajes arriba declarados e sea de mi linaje y no de otra; e por los de Romai traiga por armas los escaques de Sotomaior,
los que estdn en la casa de la puebla (...)” y en otras ubicaciones que patrocinaron sus ascendentes. Se niega la herencia
estipulada en el documento a aquel que traiga otras armas “aunque en tal tiempo sea el pariente mds propincuo” (Pardo

de Guevara y Valdés 2017: 705).
23 “El cadédver ya no es cuerpo, sino Unicamente la imagen de un cuerpo” (Belting 2007, 179).

24 En Castillay el territorio aragonés abundan estas representaciones de estos ritos. Sobre su desarrollo ver: Gomez Barcena

1988b.

109



Maria Carrion Longarela

del difunto aparece duplicada, figurando en la tapa del sepulcro el bulto yacente, y en la yacija la
representacion del cadaver en la escenificacion de los ritos de paso, casi como exteriorizacion del
cuerpo que se encuentra en el interior del timulo. Sin estar integrado en la performance funeraria,
pero de interés aqui, el sepulcro de la monarca Beatriz de Portugal la representa con vestimentas
seculares en la tapa y portando habito dominico blanco y negro en el lado norte de su sepulcro,
sugiriendo la exteriorizacion del contenido de la yacija, presentando a la monarca como fue amor-
tajada (Ruiz Maldonado 1993: 148)*. Otras mujeres como Maria Manuel, la priora Constanza de
Castilla o Catalina de Lancaster se representan en su imagen yacente con esta misma vestimenta
mendicante que cubriria sus cuerpos en su tltima morada, la primera portando hdbito franciscano
y las demas, dominico®.

Figura 1. Sepulcro atribuido a Maria de Moscoso en Santo Domingo de Bonaval.

Presenta gesto de manos unidas y manto aristado de vistas bordadas. Medievalismo GI-1507

Dentro de los modelos de indumentaria gallega, lo habitual es encontrar a damas vestidas
ricamente, aunque las formas no hayan sabido transmitirlo correctamente. Un tratamiento for-
mal que difiere notablemente de lo que se estaba realizando en el mismo momento en territorio
castellano, donde el arte funerario dio sus mejores frutos a finales del siglo XV. Las laudas y
yacentes del drea corufiesa, conocidas por su tocado de rollo, destacan ese elemento concreto de
la vestimenta, empleado sin duda como atributo diferenciador de un cierto estatus, acudiendo

25 Ademas, Beatriz se asimila visualmente a los santos dominicos que la acompafian en el mismo, intercesores por su alma.

26 El sepulcro de dofia Catalina de Lancaster se disponia haciendo pareja con su esposo, Enrique III, ataviado con el habito
de los frailes menores (Pérez Higuera 1985: 134-135).

110



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

al sentido de la indumentaria como codigo social, todavia vigente”. Otras imagenes yacentes de
nobles gallegas cubren su cabeza con tocas al modo en que las mujeres casadas debian presen-
tarse, pues la cabellera suelta era solo propia de doncellas®. EI manto, que cubre briales y demas
prendas interiores, habitualmente de plegados aristados, es la prenda que monopoliza visualmente
la imagen yacente gallega, desde los sepulcros de Juana de Castro y Teresa Lopez, a los de Santo

Domingo de Bonaval.

T

Figura 2. Sepulcro de Sancha Martiz. Colegiata de Santa Maria del Campo, A Coruiia. José Luis Filipo Cabana,
Wikimedia Commons. Licencia Creative Commons

La rusticidad, sencillez y falta de policromia pueden llevar a percibir un afan de humildad
y desapercibimiento en las imdgenes postumas de estas mujeres. Nada mads lejos de la realidad,
pues, aun sin poder afirmar si todas estaban policromadas, otros detalles como los herrajes de los
cinturones y los bordados en las vistas de los mantos y las mangas, indican que esta indumen-
taria es la que portarian las damas nobles, o grandes burguesas, exclusiva de su estado. Pese a la
mala labra, los zigzags, bastos motivos florales y profusion de botones, demuestran un afan de
lucimiento, que se suma a la riqueza de materiales de las telas de los mantos, que en el granito
parecen deslucidos, pero bien llevados podian servir para el galanteo femenino, como revelaba la
Vieja al Amante en el Roman de la Rose:

Y si ella es de las que llevan manto, debe disponerlo de manera que no oculte en exceso su cuerpo.
Para mejor mostrar sus formas y los vestidos con que se engalane, ni muy amplios ni demasiado

27 Sobre la terminologia de las vestimentas y variables del tocado de rollo, ver Rey Cabezudo 2014.

28 Denominadas “doncellas en cabellos”. Para el resto de damas, llevar el cabello suelto adquiria un sentido de vicio y pro-
pension a la lujuria (Nufiez Rodriguez 1997: 247).

M



Maria Carrion Longarela

estrechos, pero bien bordados de plata y adornados con menudas perlitas, y también para que se
vea la limosnera, ya que es conveniente mostrarla, habra de tomar el manto con sus dos manos,
extender los brazos y separarlos, sea por un buen camino o en pleno barrizal. Recuerde en tal

ocasion la rueda que hace el pavo real con su cola: ella haga lo mismo con su manto para ensefiar
el forro (Alvar/Muela 2020: 306).

Bajo estas piezas superiores se esconden briales que marcan las formas femeninas, o acu-
diendo al caso castellano de Aldonza de Mendoza, dejan a la vista el escote?”. Del mismo modo,
destinado al lucimiento del cuerpo femenino, el calzado mas frecuente son altos chapines apunta-
dos segun la moda del siglo XV. Sin embargo, el exceso de afeites y, especialmente, la inadecua-
cion en el vestir eran, junto a la gestualidad o al modo de comportamiento de las damas, motivo
de censura, como transmiten, entre otros, el cronista Alonso de Palencia, tratando de despresti-
giar a la reina dona Juana de Portugal (Pelaz Flores 2013: 270).

Frente a este interés de ostentacion y boato destacan los sepulcros ya mencionados de Meli-
de, que como han demostrado M. D. Fraga y M. L. Rios, no visten el hibito de la Orden Tercera,
como parecia indicar su sencillez, sino que reflejan su papel de mujeres piadosas a través del recato
en la vestimenta (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018). El encargo de una imagen postuma de
este tipo, con vestimentas “mongiles” que ocultaban el cuerpo femenino, y con las tocas propias
de la actitud de una mujer madura, se inscribe en una retorica de la muerte matizable segun el
caso concreto®. Si bien, cabe comparar los deseos de inhumacion con el bulto yacente, al menos
en el caso de Inés de Castro, cuyas mandas se han conservado. En su testamento, de 1487, esta
dama indicaba sepultarse: “dentro del monasterio del Santi Spiritus de Melide en la mja capilla
que estd apar del altar mayor a mano izquierda (...) mando que me vistan con el habito de Sant
Francisco con su capelo e cuerda e con el benjtello de Santo Domingo. Et ansi me echen a la
tierra”. Se especifica la ubicacion y el habito como mortaja, pero no la apariencia del sepulcro.
Aunque su descendencia renueve capellanias y rezos por ella, el bulto yacente lo encarga su hijo y
no porta hibito®'. La lauda de donia Maria Prego, en santa Clara de Santiago, si viste habito fran-
ciscano, con el cordon de tres nudos en referencia a los tres votos, pero se trata de una excepcion
al ser la unica yacente de una religiosa gallega conservada. Esta lauda presenta a dofia Maria como
lo que fue en vida, monja clarisa (Fraga Sampedro 1996: 111).

29 Nuiiez, se refiere a los atavios de la yacente de Aldonza como apologia “a la dama poderosa en la sociedad civica” (1989:

296).

30 Los mongiles eran “trajes de encima” popularizados en la segunda mitad del siglo XV, habitos largos hasta el suelo muy
amplios y holgados (Bernis Madrazo 1956: 37). Un modelo de vestimenta piadosa y rosario, aunque procedente de la
orbita de Guadalajara, es el sepulcro de dama del Museo Arqueoldgico Nacional, n° inv. 1936/67, con saya y manto. Si
bien, S. Morales Cano relaciona esta vestimenta con la condicién de viuda, que, en el caso de Leonor de Mendoza, primera
esposa de Lope Sanches de Ulloa, no se cumple (2021: 423).

31 El testamento menciona diversas capellanias y mercedes a espacios tanto franciscanos como dominicos, asi como una co-
piosa donacion de objetos litirgicos para dotar su capilla. Sin poder adentrarnos en este asunto, plantea dudas la posterior
mencidn a su espacio funerario con motivo de la limpara que perpetuamente ha de arder alli, en la capilla que denomina:
de las “onze mijll virgines, donde esta mj sepultura” (Carro/Campos/Fernindez 1933: 306-307). ;Habria ya un sepulcro
anterior? ;Corresponderia esta capilla a otro espacio en la cabecera de la iglesia? ;O simplemente responde al nicho donde
se encuentra el sepulcro?

112



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Figuras 3 y 4. Sepulcro de Sancha Martiz, detalle del tocado conopial, y sepulcro de dofia Inés de Castro,

Sancti Spiritus de Melide. Imdgenes de la autora

Asi, en los casos de mujeres laicas, el habito que envuelve su cadaver y su adhesion a la pie-
dad mendicante escogiendo en sus conventos sepultura, como indican numerosos testamentos, no
debe corresponder necesariamente con el bulto yacente exteriorizado al templo, a los vivos. Aun
sin poder generalizar, no es baladi plantear la diferenciacion en el caso gallego entre el interior y el
exterior de la yacija, apoyado asimismo por los sepulcros masculinos, que expresan una dualidad
entre el habito mendicante deseado como mortaja y la habitual imagen yacente como caballeros.
El cuerpo oculto en el sepulcro no parece contar con una proyeccion visual en los bultos yacentes
conservados y, por tanto, estos conforman la representacion de un cuerpo en imagen —cuerpo
social— disociado del cuerpo natural; mds si cabe en el caso gallego, ante la ausencia de rasgos
faciales retratisticos definitorios®.

4. Gestos y dispositivos de oracion

La piedad de los tltimos siglos medievales se caracteriza en Europa por el aumento de disposi-
tivos y objetos dedicados a la oracién privada. Diferentes disposiciones, manuales de rezo, o ya
hacia finales del siglo XV, la Imitatio Christi dieron forma y codigo a una religiosidad que apelaba
personal y emotivamente al fiel, que, siguiendo tales pricticas, paralelas a la misa o al rezo de las
horas, podia entrar en conexion directa con lo divino, también en el momento de la muerte”. La
dimension tangible de esta piedad son las muchas imdgenes y objetos de rezo, como el rosario
y el libro de horas, pero también la gestualidad. Su reiteracion en el ambito funerario perfila el

32 Esta representacion del cadaver y el cuerpo como corruptible es propia del dualismo entre el cuerpo propicio para la ma-
nifestacion y el cuerpo natural. A finales de la Edad Media, en el ambito centroeuropeo hay ejemplos de tumbas hibridas
que presentan doblemente el cuerpo mortal memento moriy el cuerpo social (Belting 2007: 123-124).

33 “Elle n’a pas l'allure solennelle de la priére ecclésiastique: c’est une conversation immédiate, simple et sans apprét, humble
et conflante, avec Dieu ou avec les saints” (Bériou/Berlioz/Longere 1991: 37).

113



Maria Carrion Longarela

calado que esta devocion privada habria adquirido en el reino castellano y también Galicia, con
un eminente matiz femenino.

4.1. Collares-rosario. Devocion y toilette femenina

Acerca de la expresion plastica que cobraba a finales de la Edad Media el espiritu religioso, decia
Huizinga que “el poder de la oracion habiase tornado una cosa formal con los rosarios” (Huizinga
1947: 213). Y como muestra de su éxito asi aparecen sosteniéndolos en sus manos en acto de rezo
o colgados del cuello en las yacentes femeninas gallegas. La primera aparicion conocida en la es-
cultura funeraria castellana se remonta al siglo XIII, en el sepulcro de la Beata de Canas, abadesa
del monasterio de las Huelgas, labrado en 1272 (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018); aunque
el territorio castellano es parco en ejemplos de los siglos XIV y XV de mujeres con rosario, colga-
do al cuello o sosteniéndolo entre los dedos, desde nobles a monarcas, como Beatriz de Portugal
o dofia Maria de Molina (cuyo sepulcro data del siglo XV pese a haber fallecido en 1321).

La observacion de Huizinga recuerda la razon de ser del rosario, concebido inicialmente
como contario, una simple cuerda de nudos o de cuentas hiladas, apoyo material que permitia
llevar el cdlculo de las consecutivas oraciones. Su popularidad se asocia a la figura de santo Do-
mingo de Guzman debido a la aparicién de la Virgen en la que esta le entregaria el rosario y le
ensefaria su rezo (Labarga Garcia 2003). Su uso, sin embargo, no es exclusivo de los dominicos,
como transluce su presencia en todo tipo de piezas destinadas a multiples espacios, entre ellas,
sepulcros femeninos. En especial, este elemento formaba parte de la vida de las mujeres y las
acompanaria en su cotidianidad, como advertia Christine de Pizan: “es un hecho notorio que el
lugar mas frecuentado por las mujeres es la iglesia, donde acuden presurosas con rosario y misal
en la mano para oir el sermén y confesarse” (Lemarchand 2019: 45).

Su forma y funcién estan vinculadas a la devocion mariana, aludiendo sus cuentas a los mis-
terios marianos. A nivel material y visual, el rosario alude igualmente a la Virgen y en la tradicion
germanica es frecuente su representacion como corona de rosas, como también figura en el reta-
blo de Gil de Siloé en la Cartuja de Miraflores*. En ocasiones, cabe referirse a los rosarios como
contarios cuando no tienen marcada la division entre misterios; una segmentacion que se difun-
di6 progresivamente en un momento mds tardio a partir de la forma definitiva que establecio
el dominico Fray Alonso de Burgos (1428-1470) (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018: 203).
Algunos ejemplos de imdgenes yacentes, por su delicada y cuidada labra, hacen distinguibles
estos misterios, inmortalizando a perpetuidad el gesto de rezo de la difunta inhumada, caso de
la monarca Beatriz de Portugal (Carrién Longarela 2024: 96)%. Este detalle no es una constante
y aunque, a falta de los misterios, el gesto de asir el rosario en acto de rezo identifica claramente
este elemento, numerosas yacentes gallegas portan colgado del cuello un accesorio conformado
por cuentas que plantea dudas. ;Lucen estas mujeres rosarios o collares de cuentas?

34 Cada cuenta del rosario corresponde a un misterio de la Virgen y a una rosa. En territorios al norte de Europa se suele
representar iconograficamente el rosario como guirnalda de flores (Vedel Heilskov 2019: 73).

35 Sobre el encadenamiento de tiempos evocados en el rezo del rosario y la relacion con la escatologia: Hamburger 1998.

114



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Figuras 5y 6. Sepulcros de dofia Leonor de Mendoza, Sancti Spiritus de Melide y de Beatriz de Portugal, Sancti Spiritus de

Toro. Detalle del rosario en acto de rezo. Imagenes de la autora

Las yacentes de Leonor de Mendoza e Inés de Castro, sitas en el Monasterio del Sancti
Spiritus de Melide, no dan lugar a equivocacion, pues presentan el rosario sin misterios, pero
asiéndolo en actitud de rezo. Del mismo modo figura este atributo en diferentes sepulcros de
mujeres castellanas, por lo que se trata de un objeto extendido y ya filtrado en los modelos de
taller gallegos durante el siglo XV. Es remarcable el gesto de sostener entre sus dedos una de las
cuentas, con todo el significado que el acto de rezo adquiere, volviendo fisica y tangible la rela-
cion de las fieles con la Virgen, como ha observado Vedel Heilskov: “the handling of beads while
observing the divine mysteries, represented in images, helped the medieval faithful to align their
inner and outer senses, and tanscend the boundary between the reality of their ordinary daily
lives and the reality of the images” (2019: 90).

Sin embargo, las yacentes del area corufiesa, conocidas por sus tocados conopiales, no son
tan claras respecto a este elemento. Anteriormente fechadas a finales del siglo XIV, ello podia
sugerir una temprana expansion del rosario por el territorio gallego, caso de la yacente de San-
cha Martiz, en la Iglesia de Santa Maria del Campo en A Corufia (Chamoso Lamas 1979)%. Sin

36 En una inscripcion en el arcosolio donde fue encastrada posteriormente se encuentra un epigrafe que indica como fecha
de defuncién el afio 1393.

115



Maria Carrion Longarela

embargo, un andlisis pormenorizado de la vestimenta, junto a los elementos compositivos de los
bajorrelieves, ha llevado a otros autores a indicar una cronologia posterior a la segunda mitad del
siglo XV, encajando con el periodo de mayor proliferacion del rosario en Castilla (Rey Cabezudo
2014: 78).

Observando las prendas, tocado y accesorios de estos ejemplos coruiieses, el denominado
collar o rosario —segun el autor— que cuelga del cuello y cae a lo largo del cuerpo, es una cons-
tante, desde la yacente de Teresa Lopez en el Monasterio cisterciense de Sobrado dos Monxes”’.
Las diferencias entre los cierres de los mantos permiten comprobar, en casos como el de la lauda
nim. 23 del Museo Arqueologico e Historico del Castillo de San Anton o la lauda de Maior
Dominguez en la Iglesia de Santiago de A Corufa, que comprobar que se trata de un elemento
colgado en el cuello; mientras que en otros casos como el del sepulcro de Clara Sinchez se oculta
la colgadura de este. De forma similar, en la yacente de Inés Alvarez en Santo Domingo de Tui,
solo en la parte inferior del vestido se advierte el elemento con cuentas atravesando el brial. Tam-
bién las yacentes de Bonaval disponen igualmente el largo collar. Las grandes dimensiones de los
collares y, en algunos casos, su ocultacion bajo el manto, son indicadores, a nuestro juicio, de
una integracion de este accesorio como parte de la vestimenta, mds como ornamento indumen-
tario que como dispositivo de rezo, frente a la presentacion explicita del rosario en los sepulcros
melidenses y otros castellanos.

Sin perder de vista la concepcion de este objeto compuesto por cuentas como adorno, en
otras yacentes destaca una borla que pende de la parte inferior de estos contarios, caso de Bea-
triz Afonso da Ribeira, en Santa Maria de Beade; o la sepultura atribuida a Teresa Rodriguez de
Aguiar en San Francisco de Betanzos. Este remate en borla coincide con otras conocidas figuras
yacentes esparcidas por el reino castellano, desde la de Catalina de Sosa, esposa de Fernando Arce
en la catedral de Sigiienza, a la de Isabel de Portugal, en el monasterio cartujo burgalés (1498-
1493)*. Este tltimo rosario destaca por el esmero en la labra de sus cuentas y la borla, detalle
que indica el componente de lujo y ostentacion del que también hacian gala estos dispositivos
de devocion. Asimismo, el remate decorativo con borla es habitual en collares empleados por las
mujeres de la élite, como muestra la joven de la miniatura del mes de abril de Las muy ricas boras
del duque de Berry que porta el mismo tipo de objeto de grandes dimensiones y colgado de un
hombro (Chantilly, Museo Condé, Ms. 65).

Contemplando este ultimo ejemplo de accesorio ornamental y trasladindonos de nuevo a
las yacentes gallegas, mas que optar por una solucion entre collar o rosario, parece conveniente
plantear la ambivalencia entre ambos. Y es que, si bien en el caso de las sepulturas de finales del
XV en el Sancti Spiritus de Melide se hace hincapié en la austeridad en el vestir y se presenta
el rosario unicamente desde un punto de vista funcional y devocional, como dispositivo de rezo,

37 Chamoso Lamas indica que se trata de collares (1979), Manso Porto opta por rosarios (1993: 404), y Barral Rivadulla
para el caso de las damas corufiesas incide en esta segunda atribucién apoyandose en Lo libre de les dones de Eiximenes que
indica el valor del rosario para la educacién de la dama (2005, 136-137).

38 Ademas de este sepulcro, véase la recopilacion de imdgenes yacentes femeninas con libro de horas y/o rosario en el capi-
tulo “Lia muerte, el espacio funerario y la tumba” (Yarza Luaces 2003: 113-195 y Morales Cano 2021).

116



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

los ejemplos del drea corufiesa y aquellos anteriores derivados de los talleres de Betanzos parecen
incorporar este objeto con cuentas como parte del atuendo propio de las damas mas pudientes.
Asi como en otras yacentes figuran joyas, colgantes, botones e intrincados cinturones (con mayor
o menor fortuna en su labra), el collar-rosario juega con la ambigiiedad propia de las manifesta-
ciones artisticas de la baja Edad Media y sincretiza lo devocional con el fasto y la ostentacion en
el vestir.

4.2. El libro de horas. ;Una ausencia?

Otro elemento que acompaia frecuentemente las imdgenes postumas femeninas es el libro de
horas. Estos volumenes provienen de una derivacion de los breviarios empleados por los clérigos,
merced a la aceptacion de la liturgia de las horas por parte de los laicos (Bériou/Berlioz/Longeére
1991: 35). El formato de reducidas dimensiones de estos libros permite su portabilidad y adapta-
cion a los usos personales de su poseedor alla donde esté. Por tanto, junto al rosario, se trata de
un instrumento relacionado con el avance de las practicas de devocion privada®. El contenido y
estructura que estos podian tener, ademads de los textos como el oficio de la Virgen, oficio de di-
funtos y salmos, variaban en funciéon del poseedor, incluyendo sufragios dedicados a santos locales
o protectores, lo que revela su condiciéon de elemento de uso personal y personalizado.

Estos pequefios libros procedentes inicialmente del territorio flamenco terminaron convir-
tiéndose en atributo definitorio de la escultura funeraria con un cardcter destacadamente femeni-
no. En el territorio castellano, y también portugués es habitual la incorporacion de este elemento
en diversas disposiciones y cabe leerlo doblemente, al igual que el rosario, como objeto de osten-
tacion y devocion a la par®. En ocasiones aparece cerrado y simplemente asido y en otras abierto,
incluso, a veces, como en el sepulcro de Inés de Osorio en la Capilla del Sagrario de la catedral
de Palencia, pueden leerse las oraciones finales rogando por su alma. Su presencia estd constatada
en la segunda mitad del siglo XV especialmente en territorio burgalés, si bien en el caso gallego
que nos ocupa, el unico timulo donde aparece el libro de horas es en el sepulcro de una dama
desconocida en el monasterio cisterciense de Melon, fechado a finales del siglo XV (Chamoso
Lamas 1979: 124-125)%.

¢Qué puede expresar esta llamativa ausencia en Galicia? Una vez mas cabe aludir a lo
fragmentario de los ejemplos conservados, por lo que puede que haya ejemplares que fueron
destruidos que también hubiesen incluido este elemento. Teniendo en cuenta, sin embargo, los
principales modelos de taller conocidos, entre los que incluimos aquellos sepulcros de tradicion
litargica que irradian de Betanzos a Compostela, asi como las yacentes posteriores de Melide, el
libro no parece haber tenido gran éxito en la imagen femenina gallega del siglo XV. ;Hay que re-

39 Segun Diana Pelaz Flores, la practica de la lectura facilitaba la asuncién del rol pasivo que la Iglesia y el sistema patriarcal
le habian reservado a la reina en base a su condicién femenina, “el cual orbitaba en torno a la obediencia, la piedad y el
sometimiento” (2013: 271, 272).

40 “dans les inventaires qui les mentionnent, les livres d’'Heures étaient plus souvent comptés avec les bijoux et lorfevrerie
que rangés parmi les livres de lecture” (Bériou/Berlioz/Longere 1991: 39).

41 Para un completo andlisis de la escultura funeraria gotica burgalesa: Gémez Bircena 1988a.

17



Maria Carrion Longarela

mitir esta cuestion a las practicas devocionales de la nobleza regional? Quizas se deba a la falta de
penetracion de la cultura libraria entre estos nobles alejados de los circulos de la corte y grandes
casas nobiliarias donde se movia el préstamo e intercambio de libros, particularmente entre pa-
rientes femeninas®. Otras tipologias de libros si se encuentran presentes en Galicia en sepulturas
de obispos y candnigos, que portan en su caso misales, indicando su cargo y estatus eclesidstico.
Asi las cosas, como hipotesis, quizas en Galicia los talleres no incluyeron en sus modelos feme-
ninos un elemento que pasaba mais desapercibido en las practicas y cotidianidad de la nobleza
gallega como parece indicar la precaria situacion del panorama cultural, de la que se hace eco el
frecuente analfabetismo entre profesas en conventos destinados a la mayor élite®.

4.3. Rezo en serie. El gesto de las manos unidas

Como afirma Marta Cendon para las yacentes del area corufiesa, independientemente de su in-
dumentaria y accesorios: “lo que es coincidente en todos los casos es el gesto de oracion con las
manos juntas” (Cenddn Fernandez 2017: 262). Los bultos funerarios del drea compostelana, pon-
tevedresa y corufiesa desde finales del siglo XIV parecen haber adaptado de manera generalizada
este gesto ritualizado de piedad. La disposicion de este varia ligeramente de unas yacentes a otras,
también en funcion de la calidad técnica de cada una. En la lauda de la religiosa Maria Prego ante
la dificultad que supondria para el artifice reproducir las manos juntas, se intuye el gesto pese a su
planitud y a la falta de organicidad en la labra del pulgar (Cendén Fernandez 2017: 278). Algunos
yacentes de caballeros de los ultimos siglos medievales incluyen asimismo este gesto de devocion,
como es el caso de Lopez Mosquera o Pedro Vazquez de Puga, si bien, en menor medida que los
tumulos femeninos, pues sus manos o descansan sobre el abdomen, o sostienen espadas (Cha-
moso Lamas 1979: 126).

Como ya ha sido estudiado, los origenes del gesto de unir las manos se remontan al mundo
feudovasallatico, cuando el sefior sostenia entre sus manos aquellas de su vasallo. Este significa-
do de sumision se ampliara a otras relaciones, como la de la profesion de monjas, o en mas amplio
sentido, la del servicio a Dios por parte de los fieles®. Los manuales de rezo de las 6rdenes men-
dicantes también aluden a este gesto, desde el siglo XIII inmensamente popular y omnipresente
en cualquier representacion religiosa, desde lo mas elevado a lo mas vulgar y, desde las figuras de
los donantes, a los bultos yacentes, objeto de este estudio.

42 Sobre un panorama general acerca de la circulacién cultura libraria en el reino de Castilla y un enfoque hacia los habitos
de lectura femeninos: Beceiro Pita 2007: 217-224.

43 Acerca de las bibliotecas de los conventos femeninos se percibe el poco nivel de formaciéon de las monjas gallegas, aun
perteneciendo a las mds nobles familias: “El panorama cultural de la Baja Edad Media presenta en Galicia un aspecto
general bastante desolador” (Rodriguez Nufiez 1993: 158).

44 Rezo como acto de sumision, adoracién y penitencia que rinde homenaje a Dios como transposicion sacra del ritual laico
del hommage (Schmitt 1990: 295-297).

45 En el momento de la professio, la abadesa recibe a la novicia entre sus manos a cambio de los votos, delante de varios tes-
tigos (Rodriguez Nudez 1993: 101).

118



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Figuras 7 y 8. Sepulcro de dama, Sancti Spiritus de Melide y lauda de Maior Dominguez, iglesia de Santiago, A Corufia.

Detalle del gesto de las manos unidas. Imdgenes de la autora

Para comprender el ademdn de unir las manos es clave acudir a los conceptos de convencio-
nalizacion y ritualizacion de los gestos. Gombrich aludia a la diferencia entre sintoma y ritual ex-
presados de forma plastica siendo el primero una expresion genuina de una emocion, y el segundo
una forma convencionalizada y esquematizada de representarla. A la proliferacion de este gesto
sefialaba que: “para nosotros, su sentido original se ha fundido con la expresion general de un
talante o actitud. Las manos unidas evocan una atmoésfera de piedad y contemplacién que tras-
ciende a una interpretacion ritualista estrecha” (Gombrich 1987: 69-70). Con ello aplicado a los
casos de yacentes femeninas gallegas, cabe entender, no solo este gesto, sino los demds elementos
de piedad, como una repeticion vulgarizada y reiterada de modelos de taller que conforman un
aura de mujer piadosa en cada sepulcro femenino que escapa a individualizaciones y responde a la
plasmacion de una gestualidad arquetipica.

Por otro lado, el valor del movimiento del cuerpo en relacion con las practicas de oracion se
ha puesto de manifiesto en libros de oraciones destinados al rezo privado conservados en el norte
de Europa que otorgan al cuerpo la capacidad de actuar como médium de oracion: “the body
could become itself an embodied prayer” (Skinnebach 2019: 119). Asi, las manos unidas levan-
tandose hacia la divinidad que, en el acto de rezo privado, activan la relacion directa entre Dios
y el fiel, se convierten a nivel plastico en estos sepulcros en una pura convencion singularmente
asociada a lo femenino y activando el momento de oracién concreto a través del cuerpo. Reto-

119



Maria Carrion Longarela

mando las observaciones sobre la baja calidad de la escultura gotica gallega, conviene recordar con
Gombrich que es preciso ser un buen artista para repetir un gesto ritualizado de tal forma que se
perciba una carga de expresion auténtica, como sintoma de una emocion (1987: 71). Algo que no
llegd a suceder en la plistica gallega.

Consideraciones finales

A proposito de los sepulcros femeninos en conventos dominicos gallegos, C. C. Rodriguez apun-
taba que los motivos estereotipados y la falta de individualizacion suponen la imposibilidad de
asociar la iconografia funeraria a una religiosidad concreta (Diez Tie/Rodriguez Nufiez 1989:
314). Sin alejarnos de ello, a lo largo de estas piginas se han revisado algunos de los atributos
de las imagenes yacentes femeninas comprendiéndolos como fruto de unos modelos fuertemente
arquetipicos realizados por talleres especializados. Aun asi, lo convencional y la ausencia de una
proyeccion del individuo permiten mostrar el calado que ciertos gestos o practicas religiosas ha-
bian tenido hasta el punto de proliferar en las sepulturas de modo casi seriado.

Dentro de los modelos que se han visto se pueden distinguir varios esquemas compositivos
para las imdagenes postumas femeninas. En algunos tipos, como las yacentes del Sancti Spiritus
de Melide, proximas al siglo XVI, se prioriza la imagen de la mujer devota y recatada, ocupada en
el rezo del rosario; mientras que modelos del siglo XV, como las laudas brigantinas con tocado
conopial, insisten en un mayor esmero en los atavios y tocados femeninos. Por otro lado, si no
fuese por el eventual acompaniamiento de la heraldica o la epigrafia como identificadores, la ima-
gen yacente de las mujeres gallegas actia como un prototipo vulgarizado de mujer piadosa ideal
bajomedieval que habian modelado especialmente las 6rdenes mendicantes.

Finalmente, el libro de horas, extendido en Castilla, no tuvo el mismo éxito en los esquemas
compositivos de las yacentes gallegas, o bien porque no han pervivido mas ejemplares, o bien por
la constatada pobreza de la cultura libraria en territorio gallego. Reiteraciones y ausencias, si bien
fragmentarias y nunca observables de manera absoluta, permiten la aproximacion, aunque no a las
devociones personales de las difuntas, si a las modas, a los ideales femenino y masculino, y a los dis-
cursos de la muerte mds populares y considerados mas efectivos para el conjunto de la élite gallega.

Bibliografia
Alvar, Carlos/Muela, Julidn (eds.) (2020): Guillaume de Lorris y Jean de Meun. El Libro de la
Rosa, Madrid: Alianza.

Assman, Aleida (2018): Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturellen Geddchtnisses,
Munich: C. H. Beck.

Barral Rivadulla, Dolores (2005): “De historia, arte y arqueologia. Suefios en piedra en La Co-
rufia medieval”. Semata 17, pp. 115-138.

Beceiro Pita, Isabel (2007): Libros, lectores y bibliotecas en la Espaiia medieval, Murcia: Nausicai.

Beceiro Pita, Isabel /Cérdoba de la Llave, Ricardo (1990): Parentesco, poder y mentalidad. La
nobleza castellana. Siglos XII-XV, Madrid: C.S.I.C.

120



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Bériou, Nicole/Berlioz, Jacques/Longere, Jean (eds.) (1991): Priere au Moyen Age: pratiques et
expériences (Ve-XVe siécles), Turnhout: Brepols.

Bernis Madrazo, Carmen (1956): Indumentaria medieval espafiola, Madrid: C.S.I.C.
Belting, Hans (2007): Antropologia de la imagen, Madrid-Buenos Aires: Katz.

Carceller Cervifio, Maria del Pilar/ Villarroel Gonzalez, Oscar (2021): Catalina de Lancaster. Una
reina y el poder, Madrid: Silex.

Carrién Longarela, Maria (2024): “Piedad mendicante y orgullo reginal. Dos retratos de la reina
Beatriz de Portugal para la posteridad”. Ferrero Garcia, Emilio (coord.): Caminando hacia
la igualdad: Investigaciones desde la perspectiva de género, Madrid: Aranzadi, pp. 85-101.

Carro, Xesus/ Campos, Emilio/ Ferndndez, Xosé Ramén (1933): “Arqueoloxia relixiosa de Meli-
de”. Terra de Melide, Santiago de Compostela: Seminario de Estudos Galegos, pp. 253-322.

Cendén Ferndndez, Marta (2017): “La imagen de las mujeres con poder en el arte bajomedieval
gallego”. Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.): Mujeres con poder en la Galicia
medieval (siglos XIII-XV), Santiago de Compostela: C.S.I.C., pp. 243-287.

Chamoso Lamas, Manuel (1979): Escultura funeraria en Galicia: Orense, Pontevedra, Lugo, La
Corufia, Santiago de Compostela, Ourense: Instituto de Estudios Orensanos Padre Feijoo.

Chiffoleau, Jacques (1980): La comptabilité de I'au dela. Les hommes, la mort et la religion dans la
region d’ Avignon a la fin du Moyen Age, Roma: Ecole Frangaise de Rome.

Diez Tie, Maria/ Rodriguez Nuiiez, Clara Cristela (1989): “La mujer gallega y los conventos do-
minicos”. Mufoz Fernindez, Angela (ed.): Las mujeres en el cristianismo medieval. Imdgenes
tedricas y cauces de actuacion religiosa, Madrid: Marcial Pons, pp. 303-315.

Erias Martinez, Alfredo (2014): Iconografia de las tres iglesias géticas de Betanzos. San Francisco,
Santa Maria do Azougue y Santiago, Betanzos: Briga Edicions, Xunta de Galicia.

Fraga Sampedro, Maria Dolores (1996): “La Orden de las Clarisas y el arte: El convento medieval
de Santiago”. Gigirey Liste, Maria Esperanza (ed.), El Real Monasterio de Santa Clara de San-
tiago. Ocho siglos de claridad, Santiago de Compostela: Museo de Tierra Santa, pp. 101-116.

Fraga Sampedro, Maria Dolores/ Rios Rodriguez, Maria Luz (2018): “Memoria de la nobleza en

los conventos terciarios gallegos. Aniversarios, enterramientos y devociones (S. XIV-XV)”.
Revista Signum 19.1, pp. 184-212.

Gari, Blanca (2024): El poder del objeto. Materialidad, memoria y representacion en la Baja Edad
Media europea, Barcelona: Siruela.

Gémez Barcena, Maria Jesus (1988a): Escultura gdtica funeraria en Burgos, Tesis de doctorado,
Burgos: Diputacion Provincial.

Goémez Barcena, Maria Jests (1988b): “La liturgia de los funerales y su repercusion en la es-
cultura gotica funeraria en Castilla”. Nufiez Rodriguez, Manuel/Portela Silva, Ermelindo
(coords.): La idea y el sentimiento de la muerte en la historia y en el arte de la Edad Media,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela, pp. 31-50.

121



Maria Carrion Longarela

Gombrich, Ernst H. (1987): La imagen y el ojo. Nuevos estudios sobre la psicologia de la representa-
cion pictorica, Madrid: Alianza.

Hamburger, Jeffrey (1998): The Visual and the Visionary. Art and Female Spirituality in Late Me-
dieval Germany, New York: Zone Books.

Huizinga, Johan (1947): El otofio de la Edad Media, Buenos Aires: Revista de Occidente.

Labarga Garcia, Fermin (2003): “Historia del culto y devocion en torno al santo rosario”. Scripta

Theologica 35.1, pp. 225-277 [DOI: https://doi.org/10.15581/006.35.13007].

Lahoz Gutiérrez, Lucia (2022): La imagen y su contexto cultural. La iconografia medieval, Madrid:
Sintesis.

Le Goft, Jacques (1981): El nacimiento del purgatorio, Madrid: Taurus.

Lemarchand, Marie-José (ed.) (2019): Christine de Pizan. La ciudad de las damas, Madrid: Si-
ruela (3* Edicion).

Manso Porto, Carmen (1993): “La escultura funeraria”. Rodiguez Iglesias, Francisco (ed.): Gali-
cia Arte IX, A Coruna: Hércules, pp. 381-413.

Moralejo Alvarez, Serafin (1975): Escultura gética en Galicia (1200-1350). Tesis de Doctorado,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Moralejo Alvarez, Serafin (2004): Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoria de la representacion,
Madrid: Akal.

Morales Cano, Sonia (2021): “Esculturas funerarias de mujeres tardomedievales de alto rango en
el Museo Arqueologico Nacional”. Boletin del Museo Arqueolégico Nacional 40, pp. 413-424.

Nuinez Rodriguez, Manuel (1981): “El sepulcro de Fernan Pérez de Andrade en San Francisco de
Betanzos como expresion de una individualidad y una época”. Bracara Augusta 35, pp. 3-19.

Nuiez Rodriguez, Manuel (1985): La idea de la inmortalidad en la escultura gallega. La imagine-
ria funeraria del caballero, s. XIV-XV, Ourense: Diputacién Provincial.

Nuiez Rodriguez, Manuel (1988): “La indumentaria como simbolo en la iconografia funeraria”.
Nuiez Rodriguez, Manuel/Portela Silva, Ermelindo (coords.): La idea y el sentimiento de la
muerte en la historia y en el arte de la Edad Media, Santiago de Compostela: Universidade
de Santiago de Compostela, pp. 9-19.

Nuifez Rodriguez, Manuel (1989): “La dama, el matrimonio y la fama pdstuma”. Bermejo Ba-
rrera, José Carlos (ed.): Parentesco, familia y matrimonio en la bistoria de Galicia, Santiago
de Compostela: Torculo edicions, pp. 285-300.

Nuifez Rodriguez, Manuel (1997): Casa, calle, convento: iconografia de la mujer bajomedieval,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (2000): Los sefiores de Galicia: tenentes y condes de Lemos
en la Edad Media, A Coruna: Fundacion Pedro Barrié de la Maza.

Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.) (2017): Mujeres con poder en la Galicia Medieval
(siglos XIII-XV): estudios, biografias y documentos, Santiago de Compostela: C.S.I.C.

122



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Pelaz Flores, Diana (2013), “La imagen de la reina consorte como muestra de poder en el reino
de Castilla durante el siglo XV. Construccion y significado”. Medievalismo 23, pp. 265-290.

Pérez Higuera, Teresa (1985): “Los sepulcros de los Reyes Nuevos (Catedral de Toledo)”. Tekné
1, pp. 131-139.

Rey Cabezudo, Ménica (2014): “Moda en piedra en el siglo XV: Analisis iconografico de las
laudas gallegas con «tocado de rollo»”. Cuadernos de Estudios Gallegos 1LX1.127, pp. 47-80
[DOI: https://doi.org/10.3989/ceg.2014.127.02].

Rodriguez Nufiez, Clara Cristela (1993): Los conventos femeninos en Galicia. El papel de la mujer
en la sociedad medieval, Lugo: Diputacién Provincial.

Ruiz Maldonado, Margarita (1993): “El sepulcro de Dofia Beatriz de Portugal en Sancti Spiritus
(Toro)”. Goya: Revista de arte 237, pp. 142-148.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (1985): “El yacente armado en Galicia (1350-1450)”. Memoria de
Licenciatura, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (1989a): “Escultura funeraria en Galicia (1350-1450): la imagen de la
nueva nobleza enriquena”. Cuadernos de arte e iconografia 2.3, pp. 141-147.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (1989b): “Actitudes ante la muerte en las mujeres de la nueva nobleza
enriquena: la escultura funeraria como fuente para la historia de las mentalidades”. Munoz
Fernindez, Angela (ed.): Las mujeres en el cristianismo medieval. Imdgenes tedricas y cauces de
actuacion religiosa, Madrid: Marcial Pons, pp. 451-461.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (2007): “Circulacién de modelos y talleres itinerantes: el papel de
artistas y comitentes en la evolucion tipoldgica de la escultura funeraria en la Galicia medie-
val”. Los caminos y el arte: VI Congreso Nacional de Historia del Arte (Santiago de Compostela,
16-20 de junio, 1986), Santiago de compostela: Universidade de Santiago de Compostela,
pp- 359-364, vol. 2.

Schmitt, Jean-Claude (1990): La raison des gestes dans I"Occident médiéval, Paris: Gallimard.

Skinnebach, Laura Katrine (2019): “Haptic Prayer, Devotional Books and Practices of Percep-
tion”. Carrillo-Rangel, David/ Delfi Nieto, Isabel/Acosta Garcia, Pablo (eds.): Touching,
Devotional Practices and Visionary Experience in the Late Middle Ages, Cham: Palgrave Mac-
millan, pp. 95-122 [DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-030-26029-3_5].

Vedel Heilskov, Mads (2019): “Sacralising Perception: Rosary-Devotion and Tactile Experience of
the Divine in Late Medieval Denmark”. Carrillo-Rangel, David/ Delfi Nieto, Isabel/Acos-
ta Garcia, Pablo (eds.): Touching, Devotional Practices and Visionary Experience in the Late
Middle Ages, Cham: Palgrave Macmillan, pp. 71-93 [DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-
030-26029-3_4].

Vovelle, Michael (1983): La mort et 'Occident de 1300 a nos jours, Paris: Gallimard.

Yarza Luaces, Joaquin (2003): La nobleza ante el rey, Madrid: El Viso.

Yarza Luaces, Joaquin (2007): La Cartuja de Miraflores. 1. Los sepulcros, XIII Cuadernos de Res-
tauracion de Iberdrola, Madrid: Fundacién Iberdrola.

123



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos coengos regulares

de Santo Agostifno en Galicia e o seu legado patrimonial
Paula Corbeira Paz — Universidade de Santiago de Compostela'

1. Introducion

O presente artigo ten como obxectivo reunir e sistematizar o cofiecemento dispoiiible sobre a
implantacién destas comunidades en Galicia, a partir dun exercicio de sintese historiografica.
Analizase o seu contexto histdrico-eclesidstico, a orixe e evoluciéon da orde na Peninsula Ibérica
e particularmente en Galicia, asi como as caracteristicas das stas fundacions e espiritualidade,
e os factores que contribuiron ao seu posterior declive. Prestarase especial atencion a exemplos
galegos e a evidencia da sta integracion nas redes locais, asi como 4 sta relacion cos poderes
eclesidsticos e laicos, incluido o patrocinio aristocrético exercido por familias como os Traba, que
estiveron alifiadas cos postulados da Reforma Gregoriana.

O estudo das candnicas regulares en Galicia presenta desafios significativos que contribui-
ron a un relativo silencio historiografico e a unha desigualdade no desenvolvemento dos estudos
monasticos en comparaciéon con ordes mais estruturadas como a do Cister ou a orde beneditina.
Por unha banda, a ambigiiidade léxica na documentacion dos seculos XI e XII dificulta a de-
limitacion tipoloxica e funcional das fundaciéns candnicas. Esta falta de precision reflictese no
uso intercambiable de termos como candnicas, colexiatas, e mesmo mosteiro, prior ou ﬁfatres. Asi
mesmo, alguns documentos pontificios resultan confusos, referindose ds canénicas como igrexas
ou mosteiros, sen precisar a sia adscricion a unha regra nin a sa organizacion interna.

A esta imprecision léxica sumase a escaseza das propias fontes documentais, apenas ante-
riores ao segundo terzo do século XII. Estas dificultades condicionaron unha producion histo-
riografica desigual, ainda que non ausente, con achegas puntuais que arroxaron luz sobre certos
aspectos da implantacion e evolucion destas comunidades.

Un dos estudos de referencia sobre os Coéengos Regulares de Santo Agostifio ¢ o de R.
Grégoire (1982), La vocazione sacerdotale, onde se analiza a orixe da orde e a sua implantacién en

1 Este traballo foi realizado no marco do programa de doutoramento en Estudos Medievais da Universidade de Santiago de
Compostela, Grupo Iacobus (GI-1907).

124



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos céengos regulares de Santo Agostifio en Galicia

Europa occidental, ofrecendo un enfoque amplo sobre a sta espiritualidade e evolucion institu-
cional.

Na mesma lifia, J. A. Calvo Gémez (2014) dedica toda unha tese de doutoramento e varias
publicacions ao estudo da orde, abordando cuestions como a sta orixe, difusion e substrato inte-
lectual. Reserva un capitulo s candnicas non afiliadas a ningunha congregacion, organizadas de
xeito rexional, con breves apuntamentos sobre cada unha delas. Ademais, contribuiu con diversos
artigos centrados en observancias especificas, como a do Santo Sepulcro de Xerusalén ou San
Rufo de Avignon (Calvo Gémez 2014a: 75 e 2015a: 55).

Pola sua parte, a obra de F. J. Pérez Rodriguez (2019) constitie unha achega fundamental
ao estudo da implantacion mondstica en Galicia durante a Plena e Baixa Idade Media. Ao longo
de dous volumes extensos, o autor analiza os obxectivos da dita reforma no contexto galego e
ofrece un exhaustivo inventario de mosteiros de distintas congregacions, entre os que dedica un
capitulo as fundacions de céengos regulares de Santo Agostifio. O volume de informacion re-
compilada confirelle 4 obra un valor documental indiscutible. Non obstante, debido a amplitude
do obxecto de estudo, a traxectoria individual de cada fundacion é tratada de maneira sintética,
sen afondar en aspectos como a andlise artistico-arquitectonica dos edificios. No caso concreto
das canonicas regulares, a stia presenza recollese dentro do marco xeral, sen que se lles dedique
un desenvolvemento especifico ou un estudo monografico detallado.

A obra Entre el claustro y el mundo. Candnigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad
Media (Garcia de Cortazar et al. 2009), constitue unha das achegas mdis relevantes ao estudo das
formas de vida relixiosa comunitaria na Idade Media peninsular. Retne traballos de varios autores
como M. Calleja Puerta, S. Guijarro Gonzalez e J. Martinez Aguirre, entre outros, que abordan
cuestions clave como a expansion dos coengos regulares nos reinos de Leon e Castela, a vida
intelectual nas candnicas non episcopais, asi como a implantacion e caracteristicas artisticas dos
mosteiros premonstratenses. Neste ultimo punto destaca a contribucién de M.2 T. Lépez Gue-
refio Sanz (2009), centrada na observancia premonstratense na Peninsula Ibérica. O seu estudo
constitue unha das poucas achegas ao patrimonio artistico vinculado ds candnicas agostifas na
Peninsula, aos seus espazos e funcions, se ben o tratamento destes conxuntos segue a ser puntual
e fragmentario.

Ainda que a obra constitie un marco introdutorio esencial para abordar o tema, o seu en-
foque continta centrado maioritariamente nos territorios centrais da Peninsula, polo que ningtn
destes traballos afonda especificamente nas comunidades de coengos regulares no territorio galego.

Persiste a falta de estudos monograficos que analicen de maneira individualizada os es-
tablecementos monasticos, o que dificulta unha comprension mdis profunda do fenémeno no
ambito galego, especialmente a luz da sta vinculacion co Camifio de Santiago. Neste contexto,
e considerando a dimension hospitalaria da orde, acenttiase a necesidade de novas investigacions
que aborden o papel fundamental desempefado por estas comunidades en canto 4 consolidacion
e desenvolvemento das distintas rutas xacobeas, asi como a asistencia hospitalaria e espiritual
prestada aos peregrinos. Dada a sia importancia, este aspecto merece ser desenvolvido nun estudo
independente.

125



Paula Corbeira Paz

Ainda que a falta de investigacions exhaustivas sobre esta orde xerou baleiros no seu estu-
do, ¢ innegable o papel significativo que desempenou no panorama relixioso de Galicia. A sta
influencia foi determinante na reconﬁguraci()n das estruturas eclesidsticas locais e na propagacion
dos ideais reformistas.

2. Do ideal reformador ao modelo canonical regular:

orixes e espiritualidade dos coengos regulares de Santo Agostifio

A implantacion dos Coengos Regulares de Santo Agostifio en Galicia durante os séculos XI e
XII non pode entenderse 4 marxe do profundo proceso transformador e de reordenacién que
experimentou a Igrexa occidental neste periodo, cofiecido como a Reforma Gregoriana®. Este
movemento reformador fundamentibase no rexeitamento de practicas xeneralizadas que socava-
ban a integridade do ministerio clerical presentes en toda Europa e territorio peninsular, como
a simonia —a compravenda de dignidades eclesiasticas— e o nicolaismo —o incumprimento

do celibato por parte do clero—°.

Promoveuse activamente un clero disciplinado, subtraido da
dependencia feudal e sometido directamente 4 autoridade papal.

Con todo, as orixes deste impulso reformador canonical reméntanse as disposicions es-
tablecidas na Regra de Aquisgran, a cal se basea na de Crodegango de Metz (754), que se fun-
damenta na tradicién beneditina e a liturxia romana (Calvo Gémez 2014a: 309; Giroud 1961:
34-35; Dereine 1953: 364). Estas normas prefiguraban xa algins dos principios fundamentais
que miis tarde articularan o movemento regular agostifio. E neste momento cando se promove
a regulacion da vida diaria dos coengos, establecendo a residencia comun e precisando funciéns
liturxicas.

Fronte 4 férmula carolinxia de Aquisgran, a Reforma Gregoriana impulsou un movemento
de volta 4s fontes da vida cristid e o retorno aos ideais comunitarios da vida apostolica, como o
mellor remedio contra a simonia e o nicolaismo. A regra de Aquisgrin consentia a propiedade
privada. Esta cesion 4 propiedade foi, con todo, duramente cuestionada polos impulsores da re-
forma gregoriana, que a vian incompatible coa pobreza apostdlica 4 que aspiraban (Calvo Gémez
2016: 192-194). Desde o século XI producese unha ruptura coa tradicién candnica anterior,
motivada pola evolucién do concepto de viTA CANONICA antes e durante a Reforma Gregoriana,
iniciada durante o papado de Ledn IX (1049-1054) e no sinodo de Letran (1059) que, convo-
cado por Nicolas II, terminou por consolidar as medidas reformistas gregorianas e favoreceu o
desenvolvemento das comunidades de coengos regulares en toda a Europa occidental (Alvarez
Goémez 1989: 34-35)%. A nova iniciativa reformadora impulsada desde Francia e Italia relanzou a

2 A recepcion da Reforma gregoriana na Peninsula Ibérica non constituiu un fenémeno illado. Forma parte do amplo mo-
vemento de renovacion eclesidstica que atravesou a cristiandade occidental nos séculos XI e XII. Non obstante, no caso
hispdnico adquiriu unha fisionomia propia, condicionada polo marco politico e social da Reconquista e da repoboacion,
circunstancias que marcaron tanto o ritmo como as formas concretas de implantacioén; vid. Calvo Gémez 2015b: 201-232.

3 Vid. Poggiaspalla 1968 e Lunardi 1970.

4 Ainda que as disposiciéon de Nicolds II en 1059 esixisen a vida comun, respecto aos ingresos procedentes das igrexas,
inicialmente deixaron intacta a propiedade privada segundo Aguisgran.

126



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos céengos regulares de Santo Agostifio en Galicia

vida dos céengos regulares como unha verdadeira forma de vida relixiosa, marcando o inicio da
sua implantacion plena en Europa occidental, incluida a Peninsula Ibérica, especialmente baixo o
impulso de Hildebrando de Soana en 1059, futuro Gregorio VII, un dos grandes arquitectos da
Reforma Gregoriana. Aqueles clérigos que acolleron as disposicions de Nicolas II como forma
de vida, especialmente a partir da codificacion realizada por Alejandro II (1061-1073) en 1063,
comezaron a conformar o que se cofieceria como a Orde dos Cdengos Regulares de San Agostino.

A diferenza dos coengos seculares, que se conformaban con acatar as disposicions de
Aquisgran e levaban unha vida privada gozando das rendas, os coengos regulares optaron polo
retorno dos fundamentos da vida cristia mais primitiva e dos ideais comunitarios da vITA APOSTO-
LIcA. Esta nova forma de vida relixiosa era vista como a unioén de daas vocacions: unha espiritual
(similar ao estilo monistico) e outra pastoral (Calvo Gémez 2014a: 26).

Estes clérigos abrazaron a vida en comun e a pobreza individual segundo os principios da
Regra de Santo Agostino’. Ainda que non sempre se pode determinar con precision cal era a
norma concreta observada en cada comunidade, o esencial residia en vivir conforme 4s Regras dos
Santos Pais, os canons conciliares e as disposici(')ns episcopais. Con este marco normativo como
referencia, moitas destas comunidades chegaron a organizarse en agrupacions dotadas de certa
autonomia, ainda que sempre baixo a autoridade do bispo diocesano, especialmente no territorio
aragonés (Campo del Pozo 1978: 24-26; Giroud 1961: 33; Dereine 1952: 400)°.

Entre os coengos regulares difundiuse non s6 a doutrina monacal do Bispo de Hipona se-
nén tamén a sua Filosofia, Teoloxia e doutrina politica ou canénica (Campo del Pozo 1978: 29).
Profesaban o ideal de vida activa, aquel modelo de vida relixiosa baseado na actividade apostélica:
a predicacion, asistencia espiritual (CURA ANIMARUM), a caridade e acollida de peregrinos e enfer-
mos. A sua vida litirxica artictlase en torno ao rezo coral, 4 celebracion de misas, € 4 conmemo-
racion de defuntos, todo iso reflexo do vinculo espiritual e material coa comunidade laica que os
sostifia (Poggiaspalla 1968: 136).

A espiritualidade canonical regular non diverxe tanto da monacal, pois ambos se preocu-
pan pola recuperacién da vida apostdlica primitiva, viven en comunidade e defenden os ideais
de pobreza e axuda ao proximo. Poderia dicirse que os coengos regulares son o resultado dunha
sintese entre o rigorismo dos monxes da época e a reforma das practicas pastorais do clero. Con
todo, a diferenza dos monxes contemplativos, o seu labor non se restrinxia ao claustro, senén
que se manifestaba na sua implicacion na vida relixiosa local, especialmente a través do ministerio
parroquial, apoiado por bulas papais e doazons de igrexas rurais. O seu caracter regular implica
que estan supeditados a unha regra mais al6 da sua propia condicion clerical ou a aplicacion do
dereito canénico, que lles diferenciaba dos clérigos seculares.

5 A adopcién xeneralizada da Regra de Santo Agostifio producese no século XII; ata ese momento, sé tifia cardcter de in-
fluencia (Giroud 1961: 38).

6 A Regra de Santo Agostifio é en realidade un corpus de textos, baseado principalmente na Carta 211. A partir do século XII
a regra interpretouse a través de costumarios, ainda que a documentacién sobre estes é limitada. Existian variantes como o
ordo antiquus e o ordo novus, sendo o primeiro menos rigoroso. A suposta laxitude do ordo antiquus poderia facilitar a sta
adopcion por instituciéns preexistentes que buscaban unha norma non demasiado estrita (Calvo Gémez 2014a: 187-188).

127



Paula Corbeira Paz

A sua dobre natureza —clerical e regular— propicio o caracter flexible nas suas formas de
vida (Dereine 1953: 366-370). Nalgunhas congregacions prevaleceu a stia dimension mais secu-
lar, priorizando as actividades pastorais e asistenciais, mentres que noutras impuxose unha vida
estritamente regular. Esta adaptabilidade favoreceu unha gran diversidade interna. Doutra banda,
esa mesma autonomia implicou que non todas as casas estivesen integradas en congregacions
unificadas, dificultando o desenvolvemento dunha cohesion institucional sélida a longo prazo.

3. Implantacion e desenvolvemento dos céengos regulares en Galicia:

contexto, actores e dinamicas

A Peninsula non foi allea a este movemento reformador, ainda que a adopcién da Regra de Santo
Agostifo foi un proceso gradual. A implantacion da vida canonical na Peninsula Ibérica ten unha
orixe moi tempera. Xa no ano 633, o IV Concilio de Toledo —presidido por Isidoro de Sevi-
lla— articulaba un modelo de vida canonical ordenado e normativamente establecido (Grégoire
1982: 25). Porén, a invasién musulmd do 711 supuxo unha interrupcion significativa no desen-
volvemento das institucions eclesiasticas hispanicas. A restauracion monastica en Galicia deuse
paralelamente ao avance da Reconquista, especialmente durante os séculos VIII a X. Xurdiron
multiples fundaciéns illadas impulsadas por particulares —clérigos, abades ou laicos piadosos—
que edificaban igrexas e pequenos mosteiros privados (Garcia de Cortézar 2004a: 46).

Antes da sua consolidacion, o panorama eclesidstico presentaba unha gran heteroxeneidade:
existian numerosos centros de raiz altomedieval, moitas veces establecidos por clérigos ou laicos
en terras propias sen unha regulacion estrita. O proceso de implantacién da orde no caso par-
ticular do territorio galego esténdese desde finais do século XI ata o século XIII, tras o Sinodo
romano de 1059 (Garcia de Cortazar 2004a: 46). A miudo, este proceso ddse a través da transfor-
macion de estas institucions preexistentes, ainda que tamén se documentan varias fundacions ex
novo (como Santa Maria de Sar (1136) e San Salvador de Pedroso (1111).

A finais do século XI, os mosteiros do norte da Peninsula Ibérica funcionaban como sefio-
rios monasticos cuxas comunidades observaban a Regra de San Benito na sua version cluniacense
(Garcia de Cortézar 2004a). Non ¢ ata o segundo terzo do século XII cando atopamos referencias
concretas, ainda que escasas, ao seguimento da regra agostifia nos reinos peninsulares’. A expan-
sién dos coengos regulares de Santo Agostifio nos reinos cristidns hispanicos non respondeu a
un unico modelo fundacional, senon que se presentou en varias iniciativas vinculadas a contextos
rexionais, intereses reformistas e dindmicas socio-eclesidsticas diversas (Calvo Goémez 2015b:
214). Neste proceso, Santa Cruz de Coimbra (1130) constitie un dos primeiros e mdis signifi-
cativos referentes documentados da implantacién da orde na Peninsula, actuando como centro

7 A vaguidade terminoldxica e institucional durante o século XI en relacién coas distintas formas de vida clerical, previa
4 consolidaciéon do modelo dos Cdengos Regulares de Santo Agostifio, dificulta o seu estudo. Neste contexto, termos
como “candnica”, “colexiata” ou “mosteiro” empregabanse indistintamente, o que evidencia a indefinicién normativa e
institucional caracteristica do periodo anterior 4 reforma de 1059. As menciéns explicitas a comunidades que adoptasen
a regra agostifia nos reinos cristians hispénicos son escasas antes do segundo terzo do século XTI, o que suxire que a sta
implantacion foi un fenémeno tardio e promovido principalmente pola accién do papado e o seu programa reformista

centralizado desde Roma.

128



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos céengos regulares de Santo Agostifio en Galicia

difusor cara ao norte e exercendo unha influencia determinante na configuracién dos primeiros
capitulos agostifios ibéricos®.

No contexto galego, a debilidade da organizacion episcopal e a forte pegada das fundacions
privadas condicionaron a recepcion da Reforma Gregoriana e, moi especialmente, a introducion
de novas formas de vida clerical, como a candnica regular. A orde de céengos regulares enfron-
touse, asi, a resistencias derivadas da sélida tradicion de igrexas propias e mosteiros familiares,
pero tamén atopou oportunidades vinculadas ao dinamismo xacobeo e 4 crecente centralidade das
institucions eclesiasticas no reino asturleonés.

Detras de moitas destas fundaciéns atopase a vontade de promover unha vida relixiosa
mdis estrita e apostélica, en lifia cos principios da Reforma Gregoriana, pero tamén a procura de
control e o reforzo da autoridade episcopal e seforial dos territorios, o cal explica a implicacion
tanto de actores eclesidsticos como laicos. Neste contexto, a dimensioén pastoral e hospitalaria
propia don coéengos regulares —tal como sinala C. Dereine (1953: 385), quen mesmo propén
a existencia dun tipo especifico de fundacions de caracter laico e hospitalario— converteuse nun
elemento clave: ao situarse en lugares estratéxicos, moitas destas comunidades atendian tanto 4
poboacion local como aos camifiantes e peregrinos que comezaban a transitar as rutas xacobeas
(Santa Maria Madalena de Sarria, San Miguel de Breamo ou Santa Maria do Sar).

As comunidades adoitaban ser pequenas e estaban compostas por un prior e un ou varios
coengos’. S6 en fundacidons como Caaveiro e Sar mencidénanse ata seis céengos (Del Hoyo et al.
1950: 90). A documentacion para moitas destas canénicas non catedralicias é dispersa e pobre,
o que dificulta ter unha visién panoramica solida e, en moitos casos, mesmo asegurar se unha
determinada igrexa participou do movemento canonical ou en que datas.

As casas agostinas foron predominantemente de patrocinio eclesidstico ou laico-nobiliario.
Un dos principais axentes na implantacion de comunidades agostinas foron aqueles bispos que,
alinados cos principios da reforma gregoriana, preocupados por renovar a vida clerical mediante
novas formas de vida comun, actuaron como impulsores do novo ideal de vida canonical. En nu-
merosos casos, estes prelados promoveron ou directamente fundaron canénicas regulares como
instrumentos de reforma diocesana. Probablemente o caso mais significativo no contexto galego ¢
o de Santa Maria de Sar, en Compostela, fundada como priorado da catedral de Santiago, co pro-
posito de servir como casa de retiro para coengos regulares. Este proxecto iniciao Munio Alfonso
(1133-1136), tesoureiro e coengo da igrexa de Santiago durante os primeiros anos do século XII
e colaborador do bispo Xelmirez, que asume a sua funcion e termina o proxecto en 1136". Polo
tanto, estamos ante unha fundacién promovida dende a contorna da sede composteld como parte
do programa reformador gregoriano. O mosteiro desenvolvia unha funcién complementaria para

8 No ambito castelin-leonés interior destacan fundaciéns como San Isidoro de Ledén (1144), Santa Maria de Valladolid
(1162), Parraces (desde 1178) e Benevivere (1179).

9  Entre os séculos XI e XIII, tiveron unha presenza relevante as casas de San Rufo de Avifidén, o Santo Sepulcro de Xeru-
salén, Premostré e San Antonio de Vienne (Garcia de Cortazar 2004a: 47-48; Calvo Gémez 2014b: 75-98; Calvo Gémez
2015a: 55-84).

10 Historia Compostelana 1950: 63, 144-148.

129



Paula Corbeira Paz

a catedral de Santiago, que controlaba directamente a comunidade dende o prelado diocesano.
Xelmirez procurou articular unha relacion harmoénica entre a comunidade de Sar e a sede com-
posteld, consciente de que a vocacion hospitalaria dos coengos regulares resultaba esencial para
atender o constante fluxo de peregrinos. A fundacion de Sar non s6 reforzou a rede asistencial do
Camino de Santiago, senén que tamén consolidou a imaxe de Compostela como centro espiritual
e de acollida cristia.

Segundo R. Yzquierdo Perrin (1997), a comunidade de Sar seria a primeira da orde de Santo
Agostino instaurada en Galicia. Con todo, esta consideracion sostense unicamente se se atende ds
canonicas non catedralicias, xa que en San Martin de Mondofiedo documéntase a presenza dunha
comunidade de céengos regulares desde 1112, tras o traslado da sede episcopal.

Nesta mesma lina de fundacions de posible impulso episcopal, debe situarse o caso de San
Xoan da Cova, mencionado como unha iniciativa vinculada ao bispado, ainda que as fontes dis-
ponibles non permiten determinar con precision a sua cronoloxia nin confirmar de maneira con-
cluinte a sua adscricion agostifia nas suas primeiras etapas (Pérez Rodriguez 2019: 944). Suxirese
que puido ser fundado por Sisnando I de Iria; con todo, a principios do século XII, a propiedade
do mosteiro recaia en mans de particulares, sendo cedido a Diego Xelmirez por Arias Aloitiz nos
primeiros anos da devandita centuria. En 1143, o arcebispo compostelin Don Pedro Elias, en
presenza do seu cabido, elaborou 4 constitucion formal de San Xoan da Cova, establecendo unha
comunidade agostifia baixo a supervision directa da Igrexa de Santiago (Lépez Ferreiro 1901:
227-229). A sta localizacién, nunha zona de paso cara a Compostela, reforza a interpretacion do
mosteiro como enclave de apoio espiritual e material para peregrinos.

O impulso da nobreza, e en menor medida do monarca, tamén foi fundamental neste pro-
ceso. Ainda que o patrocinio real —especialmente baixo Alfonso VII— priorizou en ocasiéns
outras estruturas eclesiasticas, as elites aristocraticas, e en particular a influente familia Froilaz-
Traba, exerceron un patrocinio significativo e intenso cara a comunidades regulares, incluindo as
de filiacion agostifia (Lopez Sangil 2007: 261-301). Son varios os membros desta lifiaxe familiar
os que figuran como fundadores ou benfeitores de casas agostifias mediante doazons, reformas
ou proteccion directa. San Xodn de Caaveiro, documentado xa en 1098 como beneficiario dunha
doazén dirixida ao bispo don Pedro, parece contar co mecenado directo desta familia, que pro-
moveu a stia igrexa —polo menos en parte— en 1194 (Pérez Rodriguez 2019: 926-939). Ainda
que a documentacioén non confirma explicitamente a sta adscricion agostifias nesa fase tempera,
o apoio continuado dos Traba a comunidades reformadas suxire unha posible vinculacion. Miis
clara ¢ a filiacion de Santo Tomé de Nemeiio, que aparece explicitamente como mosteiro agostifio
en 1105, e que mantivo relacions cos Traba polo menos ata 1134 (Pérez Rodriguez 2019: 957-
959). San Salvador de Pedroso, fundado en 1111 por dona Munia Froilaz —membro directo da
casa Traba—, inscribese na esfera de influencia desta poderosa familia nobiliaria (Pérez Rodriguez
2019: 959-936). A fundadora prometera o mosteiro ao bispo don Munio Alfonso, quen poste-
riormente se retiraria a Sar (Barreiro 1883: 329). Este vinculo, ainda que indirecto, cunha figura
relevante da contorna reformada compostela, reforza a hipotese dunha orientacion candnica re-
gular na xénese do mosteiro, en sintonia cos ideais de vida comin promovidos pola regra de San

130



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos céengos regulares de Santo Agostifio en Galicia

Agostino. A familia Traba realizou doazons a Santa Maria de Sar en 1144. As motivacions para
este tipo de fundaciéns non foron unicamente de tipo piadoso, a conversion, ou a relativa flexibi-
lidade destas candnicas convertiaas en auténticas ferramentas de control territorial e lexitimacion
politica-social. As veces, este patrocinio implicou a transformacién de mosteiros familiares pre-
existentes en canonicas agostifias. Este padroado, ademais de obedecer a motivacions piadosas e
politicas, debe entenderse tamén como unha forma de apoiar a funcion hospitalaria e de acollida
que estes mosteiros exercian, especialmente en relacién co transito xacobeo.

A proteccion rexia tamén existiu, ainda que se manifestou mdis tardiamente, especialmen-
te a partir do reinado de Alfonso VIIL. San Isidoro de Ledn (1144) preséntase como o primeiro
exemplo claro a nivel peninsular de predileccion rexia por un establecemento agostifio. No ulti-
mo terzo do século XII, a proteccion rexia converteuse nunha practica corrente, con noticias de
promocion rexia de novos establecementos en territorio galego, como o de Xunqueira de Ambia,
cuxa traxectoria institucional, iniciada en 1150, desenvolveuse baixo a influencia directa de Al-
fonso VII mediante privilexio real, polo cal se doa a metade do couto a Santa Maria de Sar e enco-
méndanse as terras e 0 mosteiro aos coengos regulares de Santo Agostifio. Ainda que a adscricion
explicita 4 orde non se documenta ata 1237, cando Fernando III confirma a sia pertenza 4 “orde
de Sant Agostin”, o conxunto pode considerarse representativo do modelo de fundacién agostifia
promovido desde Santiago. A sua arquitectura, de planta basilical con tres naves e tripla cabeceira
absidal, alzase sobre un asentamento monastico altomedieval, o que sublifia tanto a continuidade
do lugar como a stia renovacion baixo os parimetros da reforma canénica e o patrocinio rexio.
A sua proximidade as rutas de peregrinacion e a sa escala arquitectonica explican tamén a sta
capacidade para funcionar como centro hospitalario de relevancia.

Esta adaptacion 4 nova orde espiritual, con todo, tamén supuxo certos desafios. A falta dunha
articulacion congregacional forte e a dependencia de patrocinadores locais facilitaron unha ampla
diversidade entre casas, pero 4 vez dificultaron a consolidacion de estruturas supracomunitarias
duradeiras. A partir do século XIII, as comunidades de céengos regulares, do mesmo xeito que
outras formas de vida relixiosa, comezaron a experimentar un periodo de crise e transformacions.
A presenza das novas ordes mendicantes, como franciscanos e dominicos, que se implantaron a
mediados do século XIII, supuxo unha menor incidencia para os coengos regulares nalgunhas
zonas. Os mendicantes prevaleceron sobre outras formas de vida relixiosa no sur peninsular e nos
novos territorios de ultramar (Garcia de Cortdzar 2004a: 49).

Nos ultimos séculos da Idade Media, documéntase unha decadencia xeneralizada das cané-
nicas non catedralicias. Moitos establecementos fracasaron ou experimentaron unha diminucion
significativa das suas rendas e efectivos. Algunhas casas foron absorbidas por cabidos catedra-
licios, como Lampai e Couselo. O camino maioritario neste periodo foi a secularizacion, que
implicaba a reparticion das prebendas e a reducion dos edificios a simples igrexas parroquiais.

131



Paula Corbeira Paz

4. Arquitectura canonica en Galicia: formas e configuracions medievais

A arquitectura monastica medieval na Peninsula Ibérica caracterizase por unha planificacion es-
pacial concibida para responder as necesidades funcionais da vida comunitaria. Este esquema
organizativo tamén foi asumido polas comunidades de céengos regulares, que o adaptaron con
pequenas variacions. A disposicion xeral estrutirase ao redor de catro grandes areas: a zona de
clausura, os espazos destinados a hospedes e visitantes, as dependencias de abastecemento e a zona
reservada a novizos e enfermos. Entre elas, adquire especial relevancia a clausura, nacleo vital do
conxunto, onde se concentran as estancias fundamentais para a vida regular. Ao leste situdbase a
sala de monxes e dormitorio comun; xunto a elas, a sala capitular, destinada as reuniéns comuni-
tarias. Ao sur atopase o refectorio, disposto paralelamente ao claustral correspondente, e ao oeste,
a adega. Esta distribucion responde en gran medida 4 influencia do modelo cluniacense, especial-
mente evidente na disposicion do refectorio, adoptada sistematicamente polos premonstratenses.
Con todo, esta descricion responde a un esquema xeral que, ainda que foi comin en boa parte da
Peninsula Ibérica, presenta excepcions en determinados ambitos xeograficos.

En Galicia, en particular, obsérvase unha significativa diversidade na configuracion arqui-
tectonica das canonicas, tanto na disposicion dos espazos como nas solucions formais adoptadas.
Fronte 4 tendencia, mdis habitual noutras rexiéns peninsulares, a asumir modelos tipificados de
implantaciéon monastica, as candnicas galegas evidencian unha maior flexibilidade e adaptacion
a contorna, ao contexto fundacional ou ds posibilidades materiais de cada comunidade. A anilise
dos conxuntos permite, asi, distinguir varias tipoloxias arquitectonicas que amosan diferentes
orientacions da vida candnica: alguns mosteiros, como Caaveiro, Breamo ou San Xoan da Cova,
responden a unha tipoloxia rural e contemplativa, caracterizada por pequenas comunidades si-
tuadas en lugares apartados ou de dificil acceso, con igrexas de nave unica e cabeceira absidal.
Neste modelo, a arquitectura adapta con singularidade as limitacions do terreo, como no caso de
Caaveiro, disposto en plataformas a diferentes alturas e con duas igrexas de reducidas dimensions,
ao tempo que se privilexia unha orientacién madis cara 4 vida comunitaria e espiritual, con menor
protagonismo pastoral directo.

Noutras fundaciéns, como Santa Maria de Sar ou Xunqueira de Ambia, identificase unha
tipoloxia vinculada s rutas de peregrinacion, situadas en contornos mais accesibles e proximos ao
Camino de Santiago. Nestes casos documentdronse plantas mais complexas de tipo basilical, con
tres naves, resultado dun maior apoio econémico e institucional. A proximidade a itinerarios xa-
cobeos reforzou a dimension hospitalaria e pastoral destas comunidades, materializada na acollida
de peregrinos e enfermos. Por tltimo, cabe sinalar a existencia dunha tipoloxia intermedia ou
mixta, representada por fundaciéns promovidas pola nobreza ou o episcopado, como Santo Tomé
de Nemeno ou San Salvador de Pedroso, vinculados 4 familia Traba. Estes mosteiros combinaban
a espiritualidade contemplativa coa funcion territorial e asistencial, ao tempo que actuaban como
instrumentos de control e lexitimacion social por parte dos seus fundadores.

O estudo da sta arquitectura continta sendo limitado e fragmentario. Ainda que se reali-
zaron investigacions sobre a implantacion da observancia premonstratense na Peninsula Ibérica
—como os traballos de M. T. Lépez Guerefo Sanz (2009: 207) sobre os mosteiros premonstra-

132



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos céengos regulares de Santo Agostifio en Galicia

tenses hispanos en época romanica—, persiste a dificultade de establecer un modelo arquitecto6-
nico uniforme. Posiblemente os primeiros coengos non adoptaron un plano especifico, senén que
seguiron o plan que levaran 4 practica os beneditinos. As igrexas son de planta variada segundo
as posibilidades econémicas do mosteiro, xa fosen basilicais de tres naves ou de nave Unica, e as
dependencias seguian a distribucion das estancias do plano de Sant Gall e os beneditinos (Garcia
de Cortdzar et al. 2009: 71).

Con todo, o modelo ideal de organizacion monastica —estruturado en torno ao claustro e
articulado en dreas funcionais diferenciadas (clausura, hospederia, servizos e enfermeria)— non
se trasladou de forma literal aos mosteiros de cdengos regulares en Galicia. Neste ambito, as
fundacions presentan dimensions mais reducidas e estruturas arquitectonicas sinxelas, concibi-
das para cubrir as necesidades esenciais da vida regular. En lugar dunha diversificacion espacial
complexa, estas comunidades privilexiaron solucions funcionais e austeras, reflexo do seu caracter
rural, contemplativo e moitas veces illado. A iso sumase o feito de que, en varios casos, a area
claustral non se conservou ou sufriu importantes transformacions posteriores, o que dificulta a
reconstrucion precisa da sua organizacién orixinal. En Breamo, por exemplo, non se conserva o
espazo claustral; mentres que en Sar, este sufriu profundas alteracions a partir da época moderna,
o que complica a sta lectura estrutural.

Deste xeito, as construcions adoptan as formas estruturais e decorativas do romanico ou
do gotico, en funcién do contexto cronoldxico da sua edificacion, integrandose en correntes
estilisticas rexionais sen mostrar demasiadas particularidades distintivas. As similitudes observa-
bles respecto doutras casas como as do Cister obedecen a formulacions regulares similares, que
impofian criterios comuns tanto no ambito funcional como no decorativo. A particularidade
destas comunidades non reside tanto na creacion dun modelo arquitectonico propio, senén na
diversidade tipoloxica resultante da sua adaptacion ao contexto fisico, econémico e espiritual de
cada fundacion.

5. Conclusions

A implantacion dos Coengos Regulares de Santo Agostifio en Galicia constitie un fenémeno
de gran interese dentro do panorama eclesiastico medieval. As particularidades rexionais que se
manifestan en Galicia, especialmente no dmbito arquitectonico-artistico, asi como a diversidade
tipoloxica dos seus conxuntos, achegan unha dimension adicional de complexidade e riqueza ao
estudo do fendmeno agostifio neste territorio. A través dunha rede diversa de fundacions, moitas
delas de caracter modesto e con traxectorias pouco conecidas, estas comunidades contribuiron de
maneira decisiva 4 consolidacion do programa reformista no noroeste peninsular, transformando
as estruturas eclesidsticas locais.

Dentro das stas achegas especificas 4 historia relixiosa galega, destaca de maneira especial a
sua estreita vinculacion co Camifio de Santiago. A sua presenza ao longo dos roteiros xacobeos,
unida 4 sua vocacion hospitalaria, traduciuse na creacion e xestion de establecementos asistenciais
que ofrecian atencion a peregrinos e enfermos. A envergadura desta dimension hospitalaria xus-
tifica por si soa un tratamento independente, dada a sta relevancia para o desenvolvemento das

133



Paula Corbeira Paz

infraestruturas e da espiritualidade asociadas ao fenémeno xacobeo (Garcia de Cortzar 2004b:
72-99).

A pesar das dificultades metodoldxicas e do limitado nimero de estudos monogrificos
dedicados as distintas casas, a andlise destas institucions revélase imprescindible para unha com-
prension completa da relixiosidade medieval galega. O seu estudo permite recuperar unha peza
esencial do complexo mosaico da vida relixiosa na Idade Media. O seu legado, ainda que a miudo
silenciado pola historiografia, ofrece claves fundamentais para comprender a evolucion do mona-
cato e do clero regular en Galicia.

6. Bibliografia

Alvarez Gomez, Jesus (1989): Historia de la vida religiosa. Desde los candnigos regulares hasta las
reformas del siglo XV, Madrid: Publicaciones Claretianas (Instituto Teoldgico de Vida Re-
ligiosa), vol. II.

Barreiro, Bernardo (1883): “Escritura de fundacién del Real Monasterio de Santa Maria de Sar”.
Galicia Diplomatica 11.35, pp. 329-332.

Calvo Gémez, José Antonio (2014a): Los candnigos regulares en la Edad Media. Tese Doutoral,
Salamanca: Universidade Pontificia de Salamanca.

Calvo Gémez, José Antonio (2014b): “Lios cabildos hispanicos de candnigos regulares de la obe-
diencia de San Rufo de Avignon (siglos XI-XV)”. Historia. Instituciones. Documentos 41, pp.
75-98 [DOI: https://doi.org/10.12795/hid.2014.i41.03].

Calvo Gémez, José Antonio (2015a): “Los canénigos regulares del Santo Sepulcro de Jerusalén
en la peninsula Ibérica (siglos XII-XV)”. Medievalismo 25, pp. 55-84 [DOLI: https://doi.
org/10.6018/j/241321].

Calvo Gémez, José Antonio (2015b): “Rasgos de la reforma del clero en la Peninsula Ibérica du-
rante el siglo XI”. Studia Historica. Historia Medieval 33, pp. 201-232 [DOI: http://dx.doi.
org/10.14201/shhme201533201232].

Calvo Gémez, José Antonio (2016): La vida en comiin del clero medieval. El origen y la expansion
de los candnigos regulares, Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Campo del Pozo, Fernando (1978): “El monacato de san Agustin en Espafia y las Constituciones
de Ratisbona (1290)”. Archivo Agustiniano 62.180, pp. 3-38.

Dereine, C. (1953): “Chanoines (des origines au XIIIe siécle)”. A. Baudrillart, A. de Meyer y E.
Cauwenbergh (dirs.): Dictionnaire d’Histoire et de Géographie Ecclésiastiques, t. XII, Paris:
Librairie Letouzey et Ané, cols. 353-405, en concreto cols. 357-358.

Garcia de Cortdzar, José Angel (2004a): “Monasterios hispanos en torno al afo mil: funcién
social y observancia regular”. Garcia de Cortizar, José¢ Angel (ed.): Ante el milenario del
reinado de Sancho el Mayor: un rey navarro para Espaiia y Europa, Pamplona: Gobierno de
Navarra, pp. 213-270.

134



Sanctitatem et clericatum: a implantacion dos céengos regulares de Santo Agostifio en Galicia

Garcia de Cortazar, José Angel (2004b): “La implantacién mondstica en el Camino de Santiago:
smonasterios del Camino o monasterios en el Camino?”. Garcia de Cortazar, José Angel/
Teja Casuso, Ramon (eds.): Monasterios y peregrinaciones en la Espafia medieval, Aguilar de
Campoo: Fundacion Santa Maria la Real, pp. 72-99.

Garcia de Cortazar, José Angel/Teja Casuso, Ramén (eds.) (2009): Entre el claustro y el mundo:
candnigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad Media, Aguilar de Campoo (Palen-
cia): Fundaciéon Santa Maria la Real.

Giroud, Charles (1961): L’Ordre des chanoines réguliers de Saint-Augustin et ses diverses formes
de régime interne. Essai de synthése historio-juridique. Martigny: Editions du Grand-Saint-
Bernard.

Grégoire, Réginald (1982): La vocazione sacerdotale: i canonici regolari nel Medioevo, Roma: Stu-
dium.

Hoyo, José del/Rodriguez Gonzilez, Antonio/Varela Jicome, Bieito/Pedret Casado, Pilar/Tobio
Fernandez, Jests (1950): Memorias del Arzobispado de Santiago, Porto y Cia. Editores.
Loépez Ferreiro, Antonio (1901): Historia de la Santa A. M. Iglesia de Santiago de Compostela,

Santiago de Compostela, t. IV.

Loépez Guerefio Sanz , Maria Teresa (2009): “Utopia y realidad: la arquitectura de los monaste-
rios premonstratenses hispanos en época romanica”. A. Garcia de Cortazar y R. Teja (eds.):
Entre el claustro y el mundo: candnigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad Media,
Madrid: Fundacion Santa Maria la Real, pp. 207-233.

Lopez Sangil, José Luis (2007): “La nobleza altomedieval gallega. La familia Froilaz-Traba. Sus
fundaciones monacales en Galicia en los siglos XI, XII y XIII”. Nalgures 4, pp. 241-331.

Lunardi, Giovanni (1970): L’ideale monastico nelle polemiche del secolo XII sulla vita religiosa.
Noci: La Scala.

Pérez Rodriguez, Francisco Javier (2019): Los monasterios del Reino de Galicia entre 1075 y 1540:
de la Reforma Gregoriana a la Observante, Santiago de Compostela: Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, 2 vols.

Poggiaspalla, Ferminio (1968): La vita comune del clero: Dalle origine alld riforma gregoriana.
Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Yzquierdo Perrin, Ramén (1997): “Santa Maria de Sar”. Real e Ilustre Cofradia Numeraria del
Rosario (coord.): II Semana Mariana en Compostela (Santiago, 1-6 de outubro de 1996),
Santiago de Compostela: Real e Ilustre Cofradia Numeraria del Rosario, pp. 71-106.

135



.
T

ko
LR

CENTRO RAMON PINEIRO
PARA A INVESTIGACION
EM HUMANIDADES



