
1

Introdución. Sobre a diversidade das manifestacións de relixiosidade na Galicia medieval

Manifestacións  
de relixiosidade  
na Galicia medieval

Literatura, historia e arte

ArGaMed 7/2025 
eISSN 2695-3951

Manuel Negri
(ed.)





Manifestacións  
de relixiosidade  
na Galicia medieval

Literatura, historia e arte

ArGaMed 7/2025 
eISSN 2695-3951

Manuel Negri
(ed.)



Secretaría Xeral da Lingua
Centro Ramón Piñeiro para a Investigación en Humanidades

Secretario xeral da Lingua
Valentín García Gómez 

Coordinador científico do CIRP 
Manuel González González

Coordinadora do proxecto Arquivo Galicia Medieval 
Pilar Lorenzo Gradín 

Directora da colección
Déborah González

© Centro Ramón Piñeiro para a Investigación en Humanidades
Santiago de Compostela, 2025

Rúa de San Roque, 2. 15704 Santiago de Compostela 
Tfno. +34 881 996 152 Fax. +34 881 996 140 
Enderezo electrónico crpih@cirp.gal 
http://www.cirp.gal

Imaxe: Santa María de Armenteira. 
Fotografía de Manuel Negri

Autores: Mariana Fonseca Barros, María Carrión Longarela, Rúben Filipe Teixeira da Conceição, 
Paula Corbeira Paz, Lúa Blanca Garea Garrido, Manuel Negri, Mariagrazia Staffieri,  
Celia Vila Fernández

Título: Manifestacións de relixiosidade na Galicia medieval: literatura, historia e arte

Este traballo monográfico corresponde ao número 7  
da serie ArGaMed. Arquivo Galicia Medieval

eISSN: 2695-3951
DOI: https://doi.org/10.52740/argamed.25.07.00086



3

Índice

Introdución
Sobre as manifestacións de relixiosidade na Galicia medieval 

Manuel Negri................................................................................................. 	 5

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores
Mariagrazia Staffieri....................................................................................... 	 11

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana  
e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Mariana Fonseca Barros................................................................................. 	 32

Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual  
dos franciscanos santiagueses nunha análise comparativa

Lúa Blanca Garea Garrido.............................................................................. 	 51

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes  
na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Rúben Filipe Teixeira da Conceição................................................................ 	 68

Pecado e admonición: unha aproximación iconográfica  
á concepción románica do contorno norte da catedral de Lugo

Celia Vila Fernández....................................................................................... 	 85

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos  
de rezo en la escultura bajomedieval gallega

María Carrión Longarela................................................................................ 	 103

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares  
de Santo Agostiño en Galicia e o seu legado patrimonial

Paula Corbeira Paz......................................................................................... 	 124





5

Introdución
Sobre a diversidade das manifestacións de relixiosidade  
na Galicia medieval

Manuel Negri – Universidade de Santiago de Compostela

Ao referirse ás “manifestacións” de relixiosidade na Idade Media galega, podería supoñerse que 
este volume da colección ArGaMed —titulado Manifestacións de relixiosidade na Galicia medieval: 
literatura, historia e arte— pretende abordar prácticas relixiosas populares diferenciadas das oficiais 
eclesiásticas, ou mesmo aludir ás distintas fases da evolución desa relixiosidade especialmente viva en 
contextos rurais galegos. Trátase, sen dúbida, dun tema estreitamente vinculado á realidade territorial 
do noroeste peninsular, xa obxecto de diversas investigacións, tamén de orientación antropolóxica. 
Porén, o enfoque que aquí se propón é outro: céntrase na análise das formas de relixiosidade 
asociadas ao poder e ás prácticas desenvolvidas en ámbitos institucionais.

A través da análise de fontes literarias —que inclúen a lírica trobadoresca, a haxiografía 
e a literatura científica—, documentais —como os legados testamentarios— e artísticas —pa-
trimonio monástico, escultura funeraria e arte románica—, as diferentes contribucións deste 
monográfico comparten un eixo común malia a súa heteroxeneidade: a capacidade de diversas 
manifestacións relixiosas da época para integrarse en dinámicas sociais, políticas e simbólicas. O 
volume propón como obxectivo principal —alén dos propios de cada autora ou autor— mostrar 
a inserción da relixiosidade medieval galega nas dinámicas e nas inquedanzas do mundo laico, 
entendida como unha realidade plural e de alta complexidade.

No que atinxe á organización desta colección de estudos, esta articúlase en sete contri-
bucións, organizadas progresivamente segundo a tipoloxía das fontes examinadas e o enfoque 
disciplinar predominante. As tres primeiras achegas —de Mariagrazia Staffieri (doutoranda na 
Università La Sapienza di Roma), Mariana Fonseca Barros (doutora pola Faculdade de Letras da 
Universidade do Porto) e Lúa Blanca Garea Garrido (doutoranda da Universidade de Santiago de 
Compostela)— abordan cuestións filolóxicas e relacionadas co mundo da palabra e da tradición 
libraria. A seguir, o artigo de Rúben Filipe Teixeira da Conceição (doutorando na Faculdade de 
Letras da Universidade do Porto e na Universidade de Santiago de Compostela) céntrase na lec-
tura, análise e interpretación de documentación histórica. Finalmente, as tres últimas contribu-



Manuel Negri

6

cións —asinadas por Celia Vila Fernández, María Carrión Longarela e Paula Corbeira Paz (todas 
investigadoras en formación da Universidade de Santiago de Compostela), móvense no ámbito 
da escultura e do patrimonio artístico, ofrecendo perspectivas sobre os aspectos máis materiais da 
relixiosidade medieval galega que se manifesta, como xa se indicou, en ámbitos oficiais.

Coa contribución “Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores”, Mariagrazia 
Staffieri centra a súa atención no valor cultural e literario do Camiño de Santiago, especialmente 
a través da toponimia asociada ao chamado Camiño francés. Retomando e renovando o estudo 
de referencia de Mariagrazia Russo (2004), a autora non se limita a describir algúns tramos do 
itinerario físico da peregrinación, senón que o interpreta como un trazado cultural, que acaba 
cargándose de significados simbólicos e literarios, e que transcende a dimensión devocional para 
adquirir tamén relevancia social e política.

O capítulo analiza en conxunto como varios topónimos presentes nas cantigas profanas se 
converten en coordenadas poéticas que articulan un diálogo entre espazo real e espazo lírico. 
Desde Rocamador e Estela ata Burgos, Carrión ou Bonaval, as etapas do Camiño francés aparecen 
evocadas con funcións diversas: ora como marco dun encontro amoroso, ora como referencia pro-
verbial, ora como indicio dun itinerario devocional sui generis. Esta perspectiva permite entender 
o Camiño non só como vía de peregrinación, senón como matriz simbólica interiorizada polos 
trobadores, que a integran no seu repertorio expresivo. 

A lectura proposta pola investigadora italiana —fundamentada noutros traballos recentes 
sobre o cartografado da lírica medieval asociada a Compostela, da man de María Isabel Morán 
Cabanas (2021), José António Souto Cabo (2012) e destes dous especialistas con Yara Frateschi 
Vieira (2011, 2015 e 2025)— revela, en definitiva, como o Camiño se converteu nun espazo de 
construción de identidade para os trobadores, onde a relixiosidade se mestura coa narrativa, a 
memoria e a representación do territorio. Esta lectura permite entender o Camiño como un fe-
nómeno complexo, que excede a esfera relixiosa para adquirir tamén relevancia en ámbitos non 
eclesiásticos. Destaca, nas conclusións, unha completa e útil taxonomía das “líneas de uso predo-
minantes” dos topónimos estudados.

Sempre quedando no eido da toponimia e das significacións vinculadas a ela, Mariana 
Fonseca Barros —“Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber 
Sancti Iacobi (século XII)”— examina con rigor a presenza do topónimo “Xerusalén” en dúas 
grandes narrativas compostelás da Idade Media. A autora analiza como este lugar, lonxe de ser 
unha simple referencia xeográfica, se converte nun elemento cargado de valor simbólico. O seu 
emprego aparece xustificado tanto para exaltar a sé compostelá como para articular un discurso 
político e eclesiástico orientado á lexitimación e ao prestixio local, co propósito de reforzar a au-
toridade de Xelmírez e situar Compostela nun plano equiparable ás grandes sedes da Cristiandade.

Neste contexto, Barros pon de relevo episodios significativos, como a translación de re-
liquias, a correspondencia cos patriarcas xerosolimitanos e a instrumentalización das viaxes a 
Oriente para fins diplomáticos e financeiros. O estudo conclúe que Xerusalén funciona como un 
referente ambivalente: por unha banda, paradigma da espiritualidade e destino de cruzada; por 
outra, recurso retórico ao servizo dun programa ideolóxico ben calibrado. Do mesmo xeito que 



7

Introdución. Sobre a diversidade das manifestacións de relixiosidade na Galicia medieval

na contribución inicial, o capítulo da investigadora portuguesa achega un elemento de notable 
novidade ao ofrecer unha sistematización e da avaliación conxunta dun nome de lugar dotado 
dunha intensa carga relixiosa, xa parcialmente estudado por Emma Falque Rey (2013), editora da 
Historia Compostellana.

En “Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual dos franciscanos 
santiagueses nunha análise comparativa” (último capítulo dedicado ás cuestións textuais, aínda 
que máis relacionadas cos libros como vehículo material do saber), Lúa Blanca Garea Garrido 
aborda unha cuestión pouco explorada: a presenza temperá de estudos científicos nos conventos 
mendicantes composteláns do século XIII. A investigadora parte do famoso Ms. Vat. Lat. 659 
para reconstruír un panorama no que fe e ciencia converxen. Revélase así a posible existencia dun 
corpus bibliográfico galego custodiado e empregado por franciscanos e orientado á filosofía natu-
ral, á astronomía e á astroloxía, nun contexto que situaría tamén Santiago de Compostela como 
parte activa das redes intelectuais europeas.

Este estudo —que, pola súa achega canto ao procedemento e á interpretación, podería con-
tribuír a favorecer novas reflexións futuras arredor desta cuestión— propón unha metodoloxía 
comparativa para contextualizar o caso compostelán, a través do exame de paralelismos e diferen-
zas con centros como Oxford e París, así como con realidades menos coñecidas (Vallis Viridis e o 
convento de Sarnano), co obxectivo de ponderar a magnitude e singularidade da actividade cientí-
fica santiaguesa. Esta aproximación permite entender que, malia a súa curta traxectoria, os studia 
franciscanos de Compostela compartían intereses e prácticas coas correntes escolásticas europeas. 
Ao mesmo tempo, o artigo de Garea Garrido contribúe a redefinir a imaxe de Compostela como 
centro de saber no século XIII e —aspecto relevante— abre novas vías para investigar a relación 
entre cultura mendicante, ciencias e redes de intercambio no Occidente medieval.

Na introdución do seu célebre El Hombre Medieval, Jacques Le Goff escribía que “la eter-
nidad para el hombre de la Edad Media se encuentra siempre a dos pasos”(Le Goff 1987: 38). O 
artigo de Rúben Filipe Teixeira da Conceição —“Pontes para o Céu. Os legados testamentários 
a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)”— exemplifica con precisión este concepto, ao 
mostrar como a realidade material podía adquirir unha proxección simbólica orientada cara á vida 
eterna aos ollos dos fieis galegos da Baixa Idade Media.

Se ben o obxectivo declarado é, coas palabras do mesmo autor, “aprofundar o impacto que 
os legados testamentarios tiveram na construção e manutenção das pontes na Galiza entre os fi-
nais dos séculos XII e XIV”, esta concreta investigación histórica é capaz de integrarse nun marco 
interpretativo máis amplo, iluminando prácticas que revelan a mentalidade medieval “no momen-
to finito da vida terrena”. As pontes, concibidas como estruturas imprescindibles  de tránsito e 
de articulación territorial “na rede viária da Galiza medieval”, revelan a súa condición non só de 
obras arquitectónicas destinadas a perpetuar a memoria do defunto e a exaltar a relevancia da súa 
liñaxe mediante doazóns post mortem, senón tamén de símbolos privilexiados de cohesión baixo 
unha perspectiva espiritual e ideolóxica.

Esta contribución, ao integrar unha exhaustiva análise documental e reflexión histórico-
cultural, dialoga con correntes historiográficas que procuran comprender a interacción entre 



Manuel Negri

8

materialidade, relixiosidade e poder, en liña co enfoque desenvolvido por Alan Ralph Cooper 
(2006) para o ámbito medieval inglés (ofrecendo, asemade, un complemento ao estudo de similar 
temática sobre o territorio portugués, publicado nunha contribución do mesmo autor en 2022). 
Sen pretender adiantar conclusións que os lectores terán certamente ocasión de apreciar ao final 
do capítulo, cómpre subliñar que este enfoque abre novos camiños para interpretar categorías 
como memoria, salvación e prestixio, situándoas no contexto das estratexias —múltiples e ines-
peradas— que artellan o espazo do noroeste peninsular.

Celia Vila Fernández —“Pecado e admonición: unha aproximación iconográfica á concepción 
románica do contorno norte da catedral de Lugo”— non só inaugura a última serie de achegas 
centradas nos aspectos materiais da relixiosidade medieval galega, senón que define unha nova vía 
de investigación no estudo da arquitectura medieval en Galicia enfocando a súa atención nun ver-
dadeiro enigma do noroeste peninsular: a portada norte da basílica lucense. A autora propón unha 
lectura iconográfica contextualizada que ten en conta o marco cultural e simbólico da época, ca-
racterizada por articularse nunha interpretación orgánica do programa escultórico. Esta aproxima-
ción permite reconstruír o percorrido visual e espiritual que o fiel medieval realizaría ao entrar no 
templo, revelando a intencionalidade admonitoria que subxace á concepción románica do acceso.

O estudo destaca pola súa capacidade para integrar elementos dispersos (canzorros figura-
dos, capiteis in situ e ex situ) nun discurso unitario orientado a un tema central da arte medieval: 
a advertencia contra o pecado. A análise pormenorizada dos motivos, desde as escenas xograrescas 
ata as representacións zoomorfas, mostra como a plástica románica lucense parece desenvolver un 
código escatolóxico coherente, no que vicio e castigo se combinan para transmitir mensaxes de 
exhortación e ensinanza cunha ampla proxección social; en parte, como se pode descubrir ao lar-
go do artigo, consecuencia da súa presenza no lugar da catedral máis conectado co espazo urbano 
e permeable á circulación de persoas e ideas. 

Un punto de especial interese reside na conexión que se establece entre os elementos con-
servados na catedral e un capitel do Museo Provincial de Lugo, cuxo motivo decorativo incorpora 
dous leóns en plena lide: unha interpretación que reforza a unidade do programa escultórico e 
subliña, ao mesmo tempo, a relevancia dos espazos do museo na reconstrución da memoria visual 
do templo.

Que a relixiosidade entre nun verdadeiro xogo retórico e de propaganda para enaltecer unhas 
liñaxes gracias a unha recoñecida —e recoñecible— “sintaxe artística” é fenómeno ben sabido 
da Idade Media. Vincularse a certa simboloxía, representacións ou simplemente a unha devoción 
responde, moitas veces, a necesidades que transcenden o plano espiritual para encarnarse no po-
lítico e social. Neste marco, o capítulo de María Carrión Longarela —“Imágenes póstumas de 
mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura bajomedieval gallega”— propón 
unha análise que ilumina estas dinámicas a través da escultura funeraria feminina da Baixa Idade 
Media, centrando a atención no papel das mulleres da nobreza e das súas familias na construción 
de “discursos piadosos” mediante a asimilación de “modelos seriados”.

A partir dos estudos de referencia de Manuel Chamoso Lamas (1979) e Marta Cendón 
Fernández (2017), o valor da contribución radica en ofrecer un panorama actualizado dun cor-



9

Introdución. Sobre a diversidade das manifestacións de relixiosidade na Galicia medieval

pus funerario galego que a propia autora cualifica como “fragmentario y descontextualizado”. En 
concreto, analizando o “poder retórico” da vestimenta de matriz relixiosa ou nobiliaria, así como 
a representación de “dispositivos y objetos dedicados a la oración privada” (e certa xestualidade 
piadosa), Carrión Longarela detecta algunhas constantes iconográficas no discurso visual coa in-
tención de crear un verdadeiro ideal feminino tanto no ámbito profano coma no relixioso.

Trátase dunha achega que alimenta un debate historiográfico que procura comprender a 
interacción entre materialidade, memoria e representación na relixiosidade baixomedieval. Ao 
examinar as imaxes póstumas como signos sociais, máis que como expresións individuais, o estu-
do convida a reflexionar sobre a tensión entre devoción e ostentación, entre a singularidade dunha 
biografía e a universalidade dos arquetipos1, revelando como a morte se converteu nun ámbito 
privilexiado para a proxección simbólica do poder e da identidade.

Finalmente, Paula Corbeira Paz —“Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos 
regulares de Santo Agostiño en Galicia e o seu legado patrimonial”— ofrece unha útil actuali-
zación sobre a presenza dos agostiños no tecido social galego, pero tendo en conta o panorama 
eclesiástico a nivel europeo para comprender a súa incidencia no proceso de “consolidación do 
programa reformista no noroeste peninsular”. Alén de suscitar interese por un tema tradicional-
mente marxinal na historiografía galega, a achega de Corbeira Paz destaca por mostrar a estreita 
relación entre os cóengos agostiños e o fenómeno xacobeo, así como pola identificación dunha 
vocación hospitalaria que reforza a dimensión pastoral destas fundacións.

En síntese, esta iniciativa editorial constrúese sobre a base de traballos predoutorais e dou-
torais desenvolvidos por novas investigadoras e novos investigadores, implicados en aspectos di-
versos vinculados a liñas de investigación emerxentes no ámbito da relixiosidade medieval, segun-
do a concepción xa exposta na apertura desta introdución. Agárdase que esta selección contribúa 
a consolidar a renovación dos estudos medievais en Galicia e a estimular novas perspectivas de 
análise non limitadas a unha única disciplina.

Referencias bibliográficas 
Cendón Fernández, Marta (2017): “La imagen de las mujeres con poder en el arte bajomedieval 

gallego”. Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.): Mujeres con poder en la Galicia 
medieval (siglos XIII-XV), Santiago de Compostela: C.S.I.C., pp. 243-287. 

Chamoso Lamas, Manuel (1979): Escultura funeraria en Galicia: Orense, Pontevedra, Lugo, La 
Coruña, Santiago de Compostela, Ourense: Instituto de Estudios Orensanos Padre Feijoo.

Conceição, Rúben Filipe Teixeira da (2022): “Mando et Lego: as pontes nos testamentos ecle-
siásticos portugueses (1071 a 1325)”. Lusitania Sacra 44, pp. 161-179 [DOI: https://doi.
org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10334]. 

1	 O termo arquetipo emprégase aquí na súa acepción máis ampla, no sentido de esquema colectivo de pensamento (com-
partido e recoñecible), que funciona como matriz cultural ou conceptual. Non se utiliza, pois, no sentido estritamente 
ecdótico —vinculado á crítica textual e á reconstrución de testemuños—, senón como categoría que permite comprender 
estruturas recorrentes na imaxinación social e nos discursos históricos.



Manuel Negri

10

Cooper, Alan Ralph (2006): Bridges, Law and Power in Medieval England, 700-1400, Martlesh-
am: The Boydell Press.

Falque Rey, Emma (2013): “Peregrinos y peregrinación a Compostela y Jerusalén en el s. XII 
a la luz de la Historia Compostelana”. Beltrán Cebollada, José Antonio/Encuentra Ortega, 
Alfredo/Fontana Elboj, Gonzalo/Magallón García, Ana Isabel/Marina Sáez, Rosa María 
(eds.): Otium cum dignitate: Estudios en homenaje al profesor José Javier Iso Echegoyen, Zara-
goza: Universidad de Zaragoza, pp. 417-426.

Le Goff, Jacques (1987): El hombre medieval, Madrid: Alianza Editorial.
Morán Cabanas, María Isabel (2021): “Didática interdisciplinar e mapeamento da poesia medie-

val em Santiago de Compostela”. Brazilian Journal of Development 7.1, pp. 4183-4195.
Russo, Mariagrazia (2004): “Il pellegrinaggio a Santiago nella lirica galego-portoghese”. Mancini, 

Marco (ed.), Esilio, pellegrinaggio e altri viaggi, Viterbo: Sette Città, pp. 201-218.
Souto Cabo, José António (2012), “En Santiago, seend’albergado en mia pousada. Nótulas trova-

dorescas compostelanas”, Verba 39, pp. 273-298. 
Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2011): O amor 

que eu levei de Santiago. Roteiro da lírica medieval galego-portuguesa, Noia: Editorial Toxo-
soutos.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2015): O Cami-
nho poético de Santiago. Lírica galego-portuguesa, São Paulo: Cosac Naify.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2025-): (eds.): 
Roteiro da Lírica Medieval, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compos-
tela [https://roteiroliricamedieval.gal/] [última consulta: 20-11-2025].



11

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

Mariagrazia Staffieri – “Sapienza” Università di Roma

1. Introducción
En el período comprendido entre los siglos XI y XIV, la ciudad de Santiago de Compostela se con-
solidó como uno de los polos religiosos, políticos y socioculturales más relevantes de la cristiandad 
medieval, sobrepasando incluso el poder demográfico y económico de la corte real de León. Este 
prestigio, que tiene sus raíces en el culto al apóstol Santiago —promovido activamente ya desde el 
siglo X— recibió un impulso decisivo gracias a la elevación de Compostela al rango de archidió-
cesis durante el mandato de Diego Gelmírez (1100-1139), lo que permitió su incorporación en la 
red cluniacense y el fortalecimiento de los acuerdos con la curia romana1. Como resultado de esta 
estrategia político-eclesiástica, el santuario compostelano se convirtió en poco tiempo en una sig-
nificativa industria de la peregrinatio, generando una economía de acogida que, a su vez, fomentó el 
desarrollo de una floreciente actividad cultural. De hecho, la continua circulación de intelectuales, 
clérigos y aristócratas procedentes de toda Europa contribuyó a la adopción y a la transformación 
de modelos culturales transalpinos, reelaborados en formas nuevas y arraigadas en el contexto ga-
llego, generando así un ambiente receptivo e innovador. Estas dinámicas convirtieron a Santiago 
en una verdadera potencia cultural, más allá de ser simplemente una destinación de peregrinación. 

Una evidencia tangible de este internacionalismo se manifestó en la redacción, a partir de 
la segunda mitad del siglo XII, de guías destinadas a los peregrinos en distintas lenguas2: un 
ejemplo destacado es la célebre Guía dos peregrinos, que constituye la quinta parte del Liber Sancti 
Jacobi (Codex Calixtinus), elaborada por algunos círculos clericales franceses activos en Galicia3. 

1	 Según la reconstrucción ofrecida por la Historia Compostelana, para la cual remitimos a Tavani 1986: 28 y a López Alsina 
2013: 107-112.

2	 Véase Vasconcelos 1904: II 809.

3	 Tavani afirma que el Codex en cuestión había sido “confeccionado probablemente por un clérigo francés entre 1139 e 1173 
e conservado, en dous exemplares manuscritos, respectivamente nos arquivos capitulares da catedral de Santiago e no fondo 
Ripoll do Arquivo da Coroa de Aragón, en Barcelona” (1986: 39 n. 27). Para el texto de la Guía, véase Vielliard 2004.



Mariagrazia Staffieri

12

Junto a las guías, en el contexto de este articulado sistema ideológico, también se genera 
una producción poética especifica, que a veces muestra algunos vínculos con el auge composte-
lano. La lírica gallego-portuguesa emerge en un ambiente culturalmente predispuesto hacia las 
influencias transalpinas (particularmente el repertorio trovadoresco occitano), que se reelaboran 
a su vez en virtud de una tradición litúrgica y oral endógena. En esta producción, el espacio se 
erige como un elemento todo menos neutro: Galicia, y en particular Santiago, funciona como un 
auténtico itinerario espiritual, cargado de un rico valor semántico y simbólico.

Los textos de los trovadores, en tal contexto, reflejan una configuración del mundo en la que 
el paisaje cantado se encuentra impregnado de las huellas de estos lugares que, con frecuencia, se 
evocan sin una explicación explícita, pero que, sin embargo, desprenden una red de experiencias 
compartidas. En términos generales, los topónimos mencionados en las cantigas se corresponden 
con las localidades situadas a lo largo de los múltiples caminos compostelanos, lo que sugiere una 
profunda interrelación entre el entramado poético y la geografía del peregrinaje. Una relación, 
esta última, que establece un diálogo sutil pero significativo entre la experiencia de la peregrinatio 
y la creación poética4. Algunas veces, los nombres de las etapas hacia Santiago aparecen en las 
cantigas gallego-portuguesas con finalidades religiosas, en un amplio espectro que abarca desde 
los viajes devocionales destinados a fazer oraçon o realizados en espíritu de romaria, hasta las pe-
regrinaciones ficticias y retratadas por los trovadores. En otros casos, sin embargo, los topónimos 
se emplean como fórmulas cristalizadas: cuando los poetas delimitan un segmento de un lugar 
a otro a lo largo del camino hacia o desde Compostela (por ejemplo, de Sahagún a Santiago), 
no pretenden evocar el itinerario sagrado stricto sensu, sino recurrir a una expresión que se ha 
convertido en proverbial, arraigada en el lenguaje común, para reforzar un juicio o sostener una 
comparación en clave hiperbólica. 

A partir de estas dos categorías, proponemos aquí un análisis de los topónimos presentes 
en las cantigas trovadorescas asociados a las etapas del Camiño francés, uno de los itinerarios 
principales hacia Santiago de Compostela. La selección de este itinerario específico se debe no 
solo a su importancia histórica en la peregrinatio compostelana en la Edad Media, sino tam-
bién a la frecuencia con la que sus etapas aparecen en el corpus poético gallego-portugués, lo 
que lo convierte en el recorrido más adecuado para observar la inserción entre el espacio real 
y la geografía lírica. Desde esta perspectiva, la reflexión sobre textos con funciones diferentes, 
que abarcan desde lo religioso hasta lo profano, trasciende los límites de los géneros líricos 
para observar cómo la geografía del peregrinaje es recibida, transformada y transfigurada en 
la poesía. 

4	 La importancia cultural de Santiago también se refleja en el ámbito lingüístico: la lírica se expresa en un idioma destilado 
precisamente para esta función, que luego se impondrá mucho más allá de las fronteras de Galicia, es decir, el gallego-por-
tugués. Un efectivo código poético panibérico de koiné —ya que fue adoptado en toda la península ibérica por trovadores 
castellanos, leoneses, portugueses y gallegos— que refleja la centralidad de la tradición formada en torno al santuario 
apostólico de Compostela. Para una panorámica acerca de la historia de la lengua gallego-portuguesa, remitimos a Mar-
cenaro 2019: 18-22 y 29-32. Cfr. también los estudios específicos sobre Santiago de Compostela en los siglos XII-XIV y 
sobre la acogida de la lírica occitana, así como la elaboración y difusión de la lírica gallego-portuguesa: Vieira 1999; Souto 
Cabo 2012b.



13

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

El Camiño francés, en su travesía junto a los trovadores, plantea una reflexión sobre las mo-
dalidades en que la lírica interioriza el espacio de la peregrinación, explorando su funcionalidad 
para localizar, narrar o significar, así como su contribución a la construcción de una topografía 
lírica en la que convergen lo imaginario, la memoria y la retórica5. 

2. “Cavalgava noutro dia / per o caminho francês”
Los peregrinos que emprendieron su viaje para llegar a la tumba apostólica de Santiago en los 
siglos X y XI recorrieron trayectos que constituían parte de una red viaria preexistente al descubri-
miento del sepulcro (sin una connotación jacobea efectiva), para el desarrollo de nuevos itinerarios 
devocionales. Sin embargo, con el incremento gradual del flujo de peregrinos, se delineó una ruta 
privilegiada y más transitada: “una via, di origine romana in gran parte, che percorreva il settore 
nord della Valle del Douro da est a ovest e giungeva in Francia” (Bermúdez Beloso 2024a: 61). 

Esta “vía maestra” está constituida por la ruta actualmente reconocida como Camiño fran-
cés, y su difusión ha sido favorecida en gran medida por el respaldo de la monarquía, que impulsó 
la creación de establecimientos de acogida y asistencia para los viajeros, en puntos estratégicos y 
más transitados, como Pamplona, Burgos, León y Astorga6. De este modo, el Camiño se confi-
guró pronto como una auténtica arteria vibrante de la vida religiosa y cultural de Galicia, ya que, 
además de ser el principal eje de acceso a Santiago, representaba también un canal privilegiado de 
interacción continua entre peregrinos, bienes materiales, conocimientos, melodías y textos. 

En estos términos se manifiesta el camino durante el siglo XIII (cuando el itinerario se 
encontraba plenamente consolidado), en una pastorela7 de Johan Perez d’Aboim (MedDB3 75.3)8:

Cavalgava noutro dia 
per o caminho francês 
e ũa pastor siia 
cantando con outras tres 
pastores e non vos pês, 
e direi-vos toda via 

5	 Para la realización de este estudio, han sido de suma importancia el Glossario onomastico e prosopografico della lirica ga-
lego-portoghese y el Roteiro virtual da Lirica Medieval <https://roteiroliricamedieval.gal/> (desde ahora roteirodigital), 
respecto al cual cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2011; Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015; Vieira/Morán 
Cabanas/Rocha 2020; Morán Cabanas 2021.

6	 Cfr. Rucquoi 2010: 101-105; López Alsina 2013: 193-202. 

7	 Ferreiro et al. (2018-), en la base de datos Universo Cantigas. Edición crítica da poesía medieval galego-portuguesa (desde 
ahora solo UC), consultable en <universocantigas.gal>, consideran esta cantiga (con el número de repertorio 691) de 
carácter híbrido, junto a otras composiciones, ya que “combinan en graos diferentes elementos propios das cantigas de 
amigo —mais tamén das cantigas de amor e mesmo das de escarnio— con elementos temáticos e léxicos propios do xénero 
da pastorela. Era esta unha modalidade poética bastante cultivada nas tradicións literarias oitánica e occitánica, en que un 
cabaleiro encontra soa e require de amores a unha moza pastora”. Entre las cantigas de este grupo, encontramos Quand’eu 
un dia fui en Compostela de Pedr’Amigo de Sevilha, que analizaremos más adelante. A propósito de esta cuestión, véase 
también Tavani 1986: 217-223.

8	 Todas las cantigas que examinaremos en este trabajo seguirán la transcripción de Brea y Lorenzo Gradín (2021-), ofrecida 
en la Base de datos da lírica profana galego-portuguesa (desde ahora solo MedDB3), disponible en <bernal.cirp.gal/ord-
s/f?p=129:2>.



Mariagrazia Staffieri

14

o que a pastor dizia 
aas outras en castigo: 
“Nunca molher crêa per amigo, 
pois s’ o meu foi e non falou migo”

(I: 1-10)

En esta breve cantiga, el trovador se presenta como observador de una escena campestre: 
cabalgando por el camino, escucha una conversación entre pastoras que cantan e intercambian 
confidencias amorosas. En la estrofa inicial que aquí se cita, una de ellas advierte a sus compa-
ñeras que no confíen en los hombres, pues ella ha sufrido el abandono de su amigo, el cual se 
marchó sin despedirse. La alusión explícita al “caminho francês” en el v. 2, además de ser un dado 
topográfico particularmente interesante (sobre todo si consideramos que es un unicum en el cor-
pus gallego-portugués)9, pretende poner la escena en un contexto espacio-temporal preciso, esta-
bleciendo una correlación entre el diálogo de las pastoras y la geografía devocional. La referencia 
al viaje del trovador, en la primera cobla, sugiere una asociación temática con la peregrinación y 
su connotación de esperanza en el regreso. De hecho, ya en la cobla siguiente observamos una 
transición hacia una escena en la que otra pastora ofrece una perspectiva optimista y más confiada 
respecto al posible retorno del amigo. 

A partir de esta única resonancia del Camiño, se puede ahora iniciar el itinerario composte-
lano, prestando atención a los topónimos que, en los textos trovadorescos, evocan algunos lugares 
significativos del trayecto. 

3. “Romeu de Sancta Maria / e ora per Roçavales passou”
La “peregrinación de los trovadores” inicia en la frontera con el sur de Francia, más concretamen-
te en Rocamador, localidad conocida por el santuario de Santa María. La ciudad francesa aparece 
en Pero no fui a Ultramar (MedDB3 97.28), cantiga de escarnio de Martín Soarez:

E diz que vio ũu judeu, 
que vio prender Nostro Senhor; 
e averedes i gran sabor, 
se vo-lo contar cuido-m’ eu; 
diz que é un judeu pastor, 

9	 En los manuscritos que transmiten esta cantiga (B 676 y V 278), se lee hun en lugar del artículo definido o propuesto 
por MedDB3 y Nunes (1973: 101-102). Otros editores conservan la lección de los cancioneros (Cohen 2003: 162; Viei-
ra/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 68; Lopes 2016: I 575-576; UC 691). A pesar de esta incerteza editorial, parece 
evidente que la referencia es al Camiño francês; más bien, el artículo hun podría indicar también el solo tramo de la vía 
Francigena. Sin embargo, Carlo Rettore releva en esta referencia un mero gusto esterófilo de la composición, en relación 
con su género poético: “la pastorella, in effetti, fu un genere praticato in particolar modo da trovatori e trovieri, motivo 
per cui il solo accenno all’ambientazione francese poteva evocare un immaginario di canti cortesi di natura differente a 
quella più comune nel panorama galego-portoghese” (Rettore 2024a: 130). Cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2011; 
Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 68-73, los cuales revelan que en esta cantiga “se alude provavlemente ao célebre 
‘caminho francês’ (ou a uma das suas ramificações) que levava os peregrinos desde a França até Santiago de Compostela” 
(2015: 72-73).



15

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

natural de Rocamador, 
e que á nome Don Andreu.

(III: 15-21)

Como se ilustra en la glosa explicativa10, en este texto el autor se burla de un falso cruzado, 
que acaba de regresar de un viaje a Tierra Santa: uno de los temas difamatorios más apreciados 
por los trovadores gallego-portugueses. En este caso, con la intención de ridiculizar los limitados 
conocimientos geográficos del trovador perdido Sueir’Eanes11 (objeto del escarnio), Soarez ofrece 
una densa serie de topónimos, la mayoría de los cuales pertenecen a localidades existentes: desde 
Marsella hasta Somport, pasando por Acre (puerto mediterráneo de Siria); y aún más, Belfurado, 
Santarém y Nogueirol (quizás Nogueiró o Nogueiroa, en Galicia12), que se encuentran lejos de 
Jerusalén. En este contexto toponímico, Rocamador emerge como el lugar de origen del joven 
judío Don Andreu, que Sueir’Eanes encontró durante su estancia en Ultramar y que dijo que 
asistió en persona a la captura de Cristo: una narración inverosímil, la cual pone en tela de juicio 
la veracidad del viaje del trovador a Tierra Santa.

Rocamador mantiene su papel como origen —primero de un hombre y ahora de un objeto— 
en Quand’eu hun dia fuy en Compostela (MedDB3 116.29), pastorela13 de Pedr’Amigo de Sevilha: 

Dixi-lh’ eu logo: “Fremosa poncela, 
queredes vós min por entendedor, 
que vos darey boas toucas d’ Estela, 
e boas cintas de Rrocamador, 
e d’ outras doas a vosso sabor, 
e ffremoso pano pera gonela?”

(II: 7-12)

De esta reconocida localidad de peregrinación (desde el siglo XII y durante toda la Edad 
Media) provienen las boas cintas que el trovador prometió regalar a una pastora encontrada en su 
itinerario hacia Santiago, con el propósito de persuadirla para que lo aceptara como amante. La 
relevancia de las cintas en el contexto de la expresión afectiva de la cantiga se vincula con su fun-

10	 “Esta cantiga fez Martin Soares a un cavaleiro que era chufador, que dezia que viinha d’Outramar” (B 143, fol. 36r). Cfr. 
Bertolucci 1992: 47.

11	 Este trobador es objeto de ataques poéticos también por Pero da Ponte (cfr. MedDB3 120.7, 120.48 y 120.49) y por 
Afons’Eanes do Coton (cfr. 2.22). En el caso que analizamos aquí, a través de una sapiente aequivocatio e interpretatio 
nominis, Martin Soarez “attacca qui Sueir’Eanes per la sua omosessualità (d’outr’amar), poiché, mentre si vantava di essere 
stato Oltremare, in realtà si trovava ad essere bel furado a Belfurado, località portoghese” (Ron Fernández 2024c: 227). 
Véase también Martínez Pereiro 2013: 56.

12	 Según la interpretación de Bertolucci 1992: 49; cfr. Rettore 2024b: 256. 

13	 Véase Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 135-141: “Como o próprio trovador diz, a cantiga é uma ‘pastorela’ 
[...]. O seu modelo evidente é a composição que inaugura o gênero na Provença, a pastorela L’autr’ier jost’una sebissa, de 
Marcabru, com a qual compartilha [...] elementos formais, expressivos e temáticos” (140). Cfr. roteirodigital, Cantigas > 
Quand’eu un dia fui en Compostela.



Mariagrazia Staffieri

16

ción como presente entre amantes, símbolo de lealtad y amor. Además, en este texto es singular 
la combinación de dos lugares de peregrinatio: el más conocido Rocamador, y el menos conoci-
do —fuera de las fronteras ibéricas— Estela (Estella, en Navarra): de este último provienen, de 
acuerdo con Sevilha, las boas toucas. El tema de las toucas d’Estela se aborda con cierta frecuencia 
en el corpus lírico gallego-portugués, y en ocasiones las toucas se asocian con las cintas, como 
ocurre aquí14. Aunque la combinación de los topónimos “compiace un gusto assai diffuso nel 
tempo” (Marroni 1968: 251 n. 10)15, aquí también podría referirse a la capilla dedicada al culto 
de Nuestra Señora de Rocamador, ubicada a Estella.

Si hasta aquí Rocamador ha aparecido únicamente como referencia toponímica, el pasaje 
siguiente permite reconocer su proyección cultual en el corpus lírico, pues es precisamente el cé-
lebre santuario de Rocamador el que se menciona en la única estrofa que se conserva íntegra de 
Pero d’Anbroa prometeu de pram (MedDB3 64.23), cantiga de escarnio de Johan Baveca:

Pero d’ Anbroa prometeu de pram 
que fosse romeu de Sancta Maria, 
e acabou assy ssa romaria 
com’ acabou a do frume Jordan: 
ca entonce ata Monpilier chegou 
e ora per Roçavales passou 
e tornou-sse do poio de Roldam.

(I: 1-7)

Nos encontramos en el contexto de un Camiño francés recorrido en dirección opuesta, en el 
que la destinación de Pero d’Ambroa debería haber sido la ermita de Santa María en Rocamador: 
sin embargo, el desafortunado romeu interrumpió también esta peregrinación. De hecho, ya an-
teriormente, el trovador había afirmado haber realizado un primer viaje devocional, deteniéndose 
en aquel caso en Montpellier, lo que le valió numerosos comentarios burlescos por Pedr’Amigo 
de Sevilha, Pero Gómez Barroso y Gonçal’Eanes do Vinhal16. 

En esta cantiga, Baveca también se burla de las pretensiones del falso peregrino, preci-
sando que Pero, esta vez, ni siquiera logró cruzar los Pirineos. Como prueba de eso, el tro-
vador menciona otra etapa del camino compostelano (de la que esta es la única ocurrencia): 
Roncesvalles, localidad ibérica ubicada en la cercanías de la frontera francesa, de la cual toma 
su denominación el puerto pirenaico homónimo. Por aquí pasó d’Ambroa durante su camino 
de regreso, llegando al Poio de Roldán17.

14	 Así en MedDB3 60.3, vv. 6 y 12 (refran): “que troux’ a mha touca sigo”; 125.34, v. 12: “se cada que essa touca torcer” y 
v. 17: “pois sempr’ a touca mal posta tragedes”; 128.4, v. 9: “mias toucas da Estela”. Con referencia también a las cintas, 
véase 70.45, v. 10: “guardad’ a cint’ e a touca”. Cfr. Marroni 1968: 250-251 n. 9. Respecto a la tradición de touca y cinta, 
remitimos a Gutiérrez García 2006: 67-166; Corral Díaz 2010.

15	 Cfr. a este propósito Bertolucci 1992: 48-49 n. 1.

16	 Véanse MedDB3 116.11, 116.15, 116.31, 127.7 y 60.11. Cfr. Zilli 1977: 157-158.

17	 El Poio de Roldán, identificable como “un monte, non meglio individuabile se non come posto al di qua dei Pirenei (Pero 



17

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

4. “Un dia fui cavalgar / de Burgos contra Carrion”
Al adentrarse en el territorio castellano, nos llegamos a una de las ciudades más emblemáticas 
de la Edad Media ibérica: Burgos, cuya relevancia en la ruta de los peregrinos hacia Santiago 
de Compostela resultó determinante para su desarrollo urbanístico. Este impulso gradual de las 
peregrinaciones se aceleró con la designación de Burgos como capital del reino de Castilla por 
Alfonso VIII, lo que supuso su consolidación como centro económico y político, pero también 
como etapa de pasaje18. El monarca, de hecho, confirió a Burgos un privilegio análogo al conce-
dido a Carrión, la cual, tras el fallecimiento de Alfonso VII, se encontraba en una zona fronteriza 
entre León y Castilla (como la totalidad de la Tierra de Campos). Si Alfonso VIII recibió la inves-
tidura de caballero precisamente en Carrión, también sus sucesores reservarán una importancia 
particular a la ciudad, cuyos principales centros religiosos se beneficiaron de diversas donaciones, 
entre las cuales el Fuero Real otorgado por Alfonso X en 125519. En este contexto de protección 
real y consolidación institucional, el desarrollo económico y artístico de Carrión —así como el de 
Burgos— fue impulsado por la convergencia de diversas rutas hacia Santiago.

En lo que respecta al Camiño francés, la ruta Burgos-Carrión se menciona en dos cantigas. 
La primera es As mias jornadas vedes quaes son (MedDB3 2.6), cantiga de escarnio de Afons’Eanes 
do Coton:

As mias jornadas vedes quaes son, 
meus amigos, meted’ i femença: 
de Castr’ a Burgos e end’ a Palença, 
e de Palença sairm’ ar Carrion, 
e end’ a Castro, e Deus mi dé conselho, 
ca vedes, pero vos ledo semelho, 
muit’ anda triste o meu coraçon. 

(I: 1-7)

Con el propósito de seguir a una mujer que “casad’ é, ou viuv’ ou solteira / ou touquine-
gra, ou monja, ou freira” (vv. 9-10), la travesía de Coton abarca varias etapas del Camiño: desde 
Castro hasta Burgos, luego a Palencia y Carrión, regresando finalmente a Castro, según una ac-
cumulatio toponímica característica también del “ciclo de Ultramar” (como se evidencia en el caso 
de Martin Soarez). En el texto satírico, entre el escarnio y el amor, la mención de estas ciudades 
—“localizzabili in un raggio di circa 100km compreso nelle attuali comunità di León e di Casti-
lla” (Marcenaro 2015: 50-51)— tiene el fin de resaltar la autocommiseratio del trovador, orientada 

d’Ambroa non li avrebbe infatti valicati)” (Zilli 1977, p. 159 n. 7). La mención también aparece en la tercera estrofa de 
la misma cantiga, que se conserva solo parcialmente y en la cual “è possibile capire che Baveca raccolga tramite il discorso 
diretto le considerazioni di Pero d’Ambroa riguardo il suo desiderio di trovare il corno de Roldán nel poio per poter tor-
nare e fingere di essere stato pellegrino. Per la presenza del poio dove morì l’eroe carolingio, avvisando i suoi del pericolo 
attraverso l’Olifante, si desume che la fonte sia ovviamente la Chanson de Roland” (Ron Fernández 2024d: 306). 

18	 Véase González Díez 1983: 7-13, 17-23, 33-39 y 47-74.

19	 Cfr. González Jiménez 2004: 93-95.



Mariagrazia Staffieri

18

al lamento de jornadas destinadas al vagabundo y pasadas no bajo el signo de una peregrinatio, sino 
siguiendo un itinerario sin meta20.

La segunda ocurrencia de la ruta Burgos-Carrion se releva en Un dia fui cavalgar (MedDB3 
120.51), cantiga de escarnio de Pero da Ponte:

Un dia fui cavalgar 
de Burgos contra Carrion, 
e saiu-m’ a convidar 
no caminh’ un infançon; 
e tanto me convidou, 
que ôuvi logo a jantar 
con el, mal que mi pesou.
U m’ eu de Burgos parti, 
log’ a Deus m’ encomendei 
e log’ a el prougu’ assi 
que un infançou achei; 
e tanto me convidou, 
que ôuvia jantar logu’ i 
con el, mal que mi pesou.

(I-II: 1-14)

Aquí también, como en el caso anterior, el trovador emprende su viaje desde Burgos hasta 
Carrión (esta vez, partiendo de la capital castellana, como se sugiere en el v. 8: “U m’ eu de 
Burgos parti”)21. Durante su travesía, Pero da Ponte se cruza con un infançon, es decir, “un no-
bile decaduto, avaro e meschino” (Panunzio 1992: 163), que insiste en invitar al poeta a comer, 
y él, aunque de mala gana y sin interés, se ve obligado a aceptar (“e tanto me convidou / que 
ôuvi logo a jantar / con el, mal que mi pesou”, vv. 5-7). El motivo de la miseria y la avaricia de 
los infanções, a los que el trovador dirige una viva burla, emerge nuevamente en Noutro dia, en 
Carrion (MedDB3 120.29), en la que el contexto de la escena es invariablemente la ciudad de 
Carrión, aunque en este caso la alusión no tiene implicaciones de ningún tipo relacionadas con 
el Camino de Santiago22.

20	 Estos topónimos son todos localizables, con la única excepción de Castro: “una possibile ipotesi è Castro de Fontidueña, 
situata a sud di Burgos, nell’attuale provincia di Segovia, ma la frequenza del toponimo in epoca medievale rende molto 
difficoltosa un’identificazione sicura” (Marcenaro 2024a: 66). A propósito de Palença, véase Bermúdez Beloso 2024d: 274.

21	 La distancia entre las dos ciudades se encuentra también en MedDB3 43.4, mientras que de Burgos se habla, a propós-
ito de cuestiones políticas-militares (con referencia a la conquista andaluza), en 120.33 de Pero da Ponte y en 18.29 de 
Alfonso X. Finalmente, la ciudad está mencionada en la crítica a Pero d’Ambroa que se lee en 116.31, nuevamente con 
la acusación de un falso viaje a Ultramar: Pedr’Amigo de Sevilha aquí afirma que las informaciones que Pero tiene a 
propósito de la Cruzada no pueden probar su viaje, porque habría podido obtener esas noticias también en Burgos (cfr. 
Bermúdez Beloso/Marcenaro 2024: 59).

22	 Al contrario de 120.51, en esta cantiga se habla de un infançon que compra salmón fresco al mercado de Carrion (cfr. 
Panunzio 1992: 171). Con referencia a este tema, la ciudad de Carrion es mencionada también en MedDB3 114.26/18.45, 
debate entre Pai Gomez Charinho y Alfonso X a propósito del “obbligo dei vassalli a cibare i signori che passavano dai loro 
domini” (Bermúdez Beloso 2024b: 63). El topónimo recurre en dos otras cantigas de escarnio, que tratan respectivamente 



19

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

5. “Porquê non foy migo na sagraçon / de Bonaval”
Desde Carrión, nos adentramos en Galicia hasta llegar a Bonaval, a las afueras de las murallas de 
Compostela, efectuando así un salto geográfico más allá de las fronteras leonesas. De hecho, las 
menciones de otras localidades (algunas de las cuales muy relevantes, como Pamplona, Astorga, 
Melide y León) no se relacionan con la peregrinación o con contextos religiosos, ni con itinera-
rios que podrían formar parte de un códice expresivo23, y por estas razones no las trataremos aquí. 

El topónimo de Bonaval aparece citado en cinco cantigas de un mismo trovador, originario 
precisamente de esta zona: Bernal de Bonaval. La crítica coincide hoy en día en identificar este 
lugar con la ubicación actual del convento de San Domingos de Bonaval, situado fuera del perí-
metro de la antigua ciudad medieval de Santiago, cerca del barrio de San Pedro y en las proxi-
midades de la Porta do Camiño, arteria de entrada de los peregrinos que llegan, precisamente a 
través del Camiño francês, del Monte do Gozo24. En la mayoría de los textos en los que se cita, el 
nombre de este lugar es funcional a contextualizar la vida y la actividad del poeta de Bonaval25. Sin 
embargo, una ocurrencia revela algunos datos valiosos sobre Bonaval. Se trata de Diss’ a fremosa 
en Bonaval assy (MedDB3 22.7), cantiga de amigo:

Diss’ a fremosa en Bonaval assy: 
“Ay, Deus! Hu é meu amigo d’ aqui, 
de Bonaval?
Cuyd’ eu, coitad’ é no seu coraçon 
porquê non foy migo na sagraçon 
de Bonaval.
Poys eu migo seu mandado non ey 
já m’ eu leda partir non poderey 
de Bonaval.
Poys m’ aqui seu mandado non chegou, 
muyto vin-eu mays leda ca me vou 
de Bonaval”.

(I-IV: 1-12)

de polémicas entre trovadores (43.4) y de la jurisdicción obtenida por el meiriño de Alfonso X, en el territorio compren-
dido entre Viveiro y Carrion (125.42).

23	 La mayoría de las citaciones se refieren a contextos bélicos y/o a cuestiones políticas: véanse, por ejemplo, las menciones 
de Pamplona en MedDB3 80.1, a propósito de los conflictos entre Sancho VII de Navarra y el rey de Aragón (Bermúdez 
Beloso 2024e: 274-275) y de Melide (Molide) en 14.10, en una curiosa cena de violencia típicamente medieval (Di Meo 
2024: 243-244). Cfr. también las dos ocurrencias de Astorga (Estorga) en dos cantigas de escarnio (16.10 y 49.3; cfr. Ron 
Fernández 2024b: 108-109); y las numerosísimas citaciones de León, para la cuales remitimos a Bermúdez Beloso 2024c: 
187-189.

24	 Cfr. Ron Fernández 2024a: 56. A este propósito, Indini (1978: 14-15) afirma que Bonaval era probablemente “un vero 
e proprio villaggio, se non addirittura un paese, ubicato ai piedi della collina su cui sorgeva e sorge Santiago di Compo-
stella, attualmente scomparso: rimane di esso la chiesa”, que sería identificable, también según Filgueira Valverde (1969: 
591-592), con el convento de Santo Domingo de Predicadores, fundado por Bernal mismo “en el poético lugar de su 
apelativo”. 

25	 Así MedDB3 22.1, 22.13, 22.16 y 22.19, para las cuales remetimos a Indini 1978: 35-77, 123-125, 158-165 y 169-171.



Mariagrazia Staffieri

20

En consonancia con lo observado en algunas de las cantigas analizadas previamente, en este 
caso el motivo de la peregrinatio funciona como “pretexto” para tratar un tema menos devocional 
y sagrado, a saber, el encuentro furtivo entre los dos amantes26. No obstante, el componente de 
interés en la presente cantiga se refiere más bien a la descripción de la escena religiosa en un espa-
cio que, a todos los efectos, podía representar una etapa de la peregrinación: la mujer se lamenta 
porque su amado no se ha presentado en la sagraçon de Bonaval, celebrada en un santuario. 

El término sagraçon, interpretado por Indini como un viaje devocional que “si è effettuato 
alla volta del santuario” (1978: 168 n. 5), parece alinearse más bien con la variante semántica pro-
puesta por Nunes (1959: 595), que lo define como “cerimonia religiosa pela qual se destina a uso 
religioso um objecto (templo, etc.) até então considerado profano (Sacratione)” y también, algunos 
años después, por Cunha (1999: 61): “sagraçon, dia de consagração, feria religiosa, romaria”. La 
tesis de Ron Fernández, en nuestra opinión, aborda esta cuestión de modo definitivo (2024a: 56):

Si tratta di un atto liturgico importante. La consacrazione era infatti un rito riservato ai vescovi che 
consisteva fra gli altri atti liturgici, nell’irrorare con acqua benedetta lo spazio sacro e recitare le 
orazioni pertinenti. [...] La consacrazione doveva realizzarsi di domenica o in un giorno particolare, 
e l’anniversario della consacrazione diventava un giorno festivo27

De acuerdo con esta perspectiva, el espacio en el que debía celebrarse el rito cantado por 
el trovador podría corresponder a una iglesia consagrada (especialmente si se considera que los 
espacios sagrados de menor tamaño no solían ser consagrados, sino solo bendecidos). La ubica-
ción estratégica de este santuario en Bonaval, y por lo tanto en las cercanías del paso obligado de 
la Porta do Camiño, sugiere la hipótesis de que Bonaval podría haber constituido una etapa del 
itinerario de peregrinatio.

6. “A Santiag’, un dia, por fazer oraçon”
El Camiño francês trovadoresco se concluye en Santiago de Compostela, que se menciona en 
las cantigas gallego-portuguesas con una frecuencia moderada, aunque superior a la de los otros 
topónimos analizados. 

Las tres cantigas de romaria que aluden a la ciudad de Santiago la presentan como destino de pe-
regrinación. En estos términos, la localidad ocurre en Por fazer romaria, pug’ en meu coraçon (MedDB3 
11.10) de Airas Carpancho y en A Santiagu’ en romaria ven (MedDB3 14.3) de Airas Nunez.

26	 Según Indini 1978: 63 nn. 21-22 esta cantiga podría ser incluida en el grupo de las romarías propuesto por Vasconcelos 
1904: II 882, aunque el tema del encuentro fallido aquí tratado “nelle romarías risulta meno frequente rispetto a quello del 
desiderio realizzato o del progetto del pellegrinaggio in fieri o del tentativo di eludere la sorveglianza materna”. Cfr. Vieira/
Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 43: “A estrutura é a de uma cantiga de amigo tradicional, com paralelismo perfeito 
ou leixa-pren (o segundo verso da primeira estrofe é repetido como primeiro da terceira, e assim por diante a fim de fazer 
progredir a composição)”. Así también roteirodigital, Cantigas > Diss’a fremos en Bonaval assi.

27	 Sobre la datación de esa sagraçon, permanecen algunas incertezas: Ron Fernández precisa que, según una parte de la 
crítica, la cantiga de Bernal podría datarse al 1230 (año de la primera consagración), aunque el documento en el que se 
localiza “Frate Bernando”, prior de Bonaval (probablemente nuestro trovador), es datado al 1279. Cfr. Ron Fernández 
2024a: 56; Indini 1978: 26-27; Souto Cabo 2012a: 279.



21

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

Por fazer romaria, pug’ en meu coraçon, 
a Santiag’, un dia, por fazer oraçon 
e por veer meu amigo logu’ i. 

(MedDB3 11.10, I: 1-3)

A Santiagu’ en romaria ven 
el-rei, madr’, e praz-me de coraçon 
por duas cousas, se Deus me perdon, 
en que teño que me faz Deus gran ben: 
ca veerei el-rei, que nunca vi, 
e meu amigo que ven con el i. 

(MedDB3 14.3, I: 1-6)

En la primera canción de santuario (probablemente la más antigua)28, Compostela repre-
senta tanto el destino final de la joven, que se ha dirigido precisamente por fazer romaria (v. 1), 
como el telón de fondo de la escena siguiente, en la que se revela el propósito del viaje: fazer 
oraçon (v. 2) y veer meu amigo (v. 3). La narración sucesiva, contenida en las coblas II y III (esto es, 
la descripción negativa de la figura materna), si bien no se manifiesta explícitamente, se desarrolla 
en el mismo contorno urbano de Santiago.  

En cambio, en la única cobla trasmitida de la cantiga MedDB3 14.3, la mujer expresa su feli-
cidad por su próximo viaje espiritual en compañía de su amigo y del monarca, el cual se identifica 
con Sancho IV, hijo de Alfonso X. En este sentido, la definición de Tavani (1964: 23) de esta can-
tiga como “manifesto di propaganda” adquiere una relevancia particular, ya que se relaciona con 
la visita real a la ciudad del apóstol, considerada como un signo de la obra de pacificación interna 
iniciada por el soberano, iniciativa que tenía como objetivo lo de conquistar “in Galizia quella 
popolarità che gli era stata negata dall’insurrezione del fratello Don Juan” (Tavani 1964: 24)29. 

La tercera cantiga de romaria en la que se remite a Santiago es Quand’eu hun dia fuy en 
Compostela (MedDB3 116.29) de Pedr’Amigo de Sevilha, que el mismo autor define pastorela:

Quand’ eu hun dia fuy en Compostela 
en romaria, vi hunha pastor 
que, poys fuy nado, nunca vi tan bela, 
nen vi outra que falasse milhor, 
e demandey-lhe logo seu amor 
e fiz por ela esta pastorela. 

(I: 1-6)

28	 Cfr. Souto Cabo/Vieira 2004: 232; Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 31: “Trata-se, provavelmente, da mais an-
tiga composição do tipo tradicional denominado ‘cantiga de romaria’ e a única que explicita como destino o santuário de 
Santiago de Compostela. Aliás, o Apóstolo é o único santo cujo nome aparece nas cantigas desse tipo de três autores: para 
além de Airas Carpancho, a ele aludem Airas Nunes [...] e Pai Gomes Charinho [...]. Como norma, um determinado 
santuário constitui tema das cantigas de apenas um trovador ou jogral: por exemplo, João Servando compôs 23 delas, das 
quais dezessete incluem referência à ermida de São Servando, que nenhum outro poeta menciona”. Cfr. roteirodigital, 
Cantigas > Por fazer romaria, pug’ en meu coraçon.

29	 Véase también Gutiérrez García 2009; Russo 2004: 205-206; Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 36-37: “Possivelmente 
incompleta, essa composição utiliza o modelo da ‘cantiga de romaria’ para celebrar a visita do rei Dom Sancho IV a Santiago en 
1286, numa viagem cujos motivos políticos se uniam à piedosa intenção de cumprir una promessa, feita ao Apóstolo durante 
a campanha contra os muçulmanos no ano anterior. Na voz da jovem, valoriza-se a oportunidade de ver o rei até ao extremo 
de considerar esse fato, junto com o de ver o amigo que vem no seu séquito, como grandes bens que Deus lhe concede, o que 
evidencia uma intenção propagandística da viagem real”. Cfr. roteirodigital, Cantigas > A Santiagu’en romaria ven.



Mariagrazia Staffieri

22

La peregrinación del trovador —ya anunciada en la cobla inicial— sirve en este caso de 
telón de fondo a su encuentro con una pastora y al diálogo de los dos personajes, que se desa-
rrolla en las cinco estrofas restantes. Una serie de topónimos que se mencionan a lo largo del 
texto ponen de manifiesto el conocimiento que Sevilha poseía acerca del Camiño francês: ya lo 
entendemos cuando el poeta cita las toucas d’ Estela (v. 9) y las boas cintas de Rocamador (v. 10), 
las cuales han sido objeto de análisis en §3. Además, el trovador nos ofrece una segunda prueba 
de su competencia: 

E diss’ ela, come bem ensinada: 
“Por entendedor vos quero filhar 
e, poys for a rromaria acabada, 
aqui, d’ u sõo natural, do Sar, 
cuydo-m’ eu, se me queredes levar, 
ir-m’ ei vosqu’ e fico vossa pagada.” 

(V: 31-36)

La localización en Santiago se especifica con la referencia a las orillas del Sar, lugar de pro-
cedencia de la pastora a la que se dirige el poeta30. 

De diferente carácter es, en cambio, el sirventés moral de Airas Nunez, es decir, Porque no 
mundo mengou a verdade (MedDB3 14.12), el cual se propone como un lamento tradicional que 
aborda la decadencia de los valores. Al reflexionar sobre la ausencia de la verdad en el mundo y 
su incesante búsqueda, el trovador incorpora en esta cantiga varias referencias religiosas, entre las 
cuales destaca la última, que alude al camino de Santiago.

En Santiago, seend’ albergado 
en mia pousada, chegaron romeus; 
preguntei-os e disseron: “Par Deus, 
muito levade-lo camiñ’ errado, 
ca se verdade quiserdes achar 
outro camiño conven a buscar, 
ca non saben aqui d’ ela mandado”.

(IV: 22-28)

Aquí, el poeta critica las órdenes e instituciones religiosas (como los frades regrados en 
el v. 831 y los cistercienses en el v. 15), que deberían ser el último refugio de la verdad, pero 

30	 El río gallego aparece también en MedDB3 63.58 (vv. 1-7), donde las orillas del Sar presentan la escena protagonizada 
por el trovador y la pastora. Cfr. Marroni 1968: 253 n. 34.

31	 Aquí seguimos el texto crítico ofrecido por MedDB3, pero nótese que Montero Santalha (2000: 12) lee en este verso “ne-
grados (‘frades negrados’, isto é, ‘monges negros’, ‘os beneditinos’), como trazem os mss., en vez de regrados”. Así también 
Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 32-38: “Aonde quer que vá à sua procura —nos mosteiros dos frades beneditinos 
ou negrados (isto é, de hábito negro), na ordem de Cister ou nos albergues dos peregrinos de Santiago de Compostela—, 
sempre lhe respondem que a busque noutra parte” (36). Cfr. roteirodigital, Cantigas > Porque no mundo mengou a verdade.



23

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

que, en realidad, la ignoran por completo. En este sentido, resulta particularmente relevante 
la alusión a Compostela, la cual se plantea como un recurso de gran utilidad para la crítica 
que propone Nunez. El trovador afirma que la redacción del texto se llevó a cabo durante su 
estancia en Santiago, específicamente en su posada, donde, según su relato, unos peregrinos se 
aproximaron a él con la intención de persuadirlo para que emprendiera un nuevo camino en su 
búsqueda de la verdad. 

La oposición entre camiñ’ errado (v. 25) e outro camiño (v. 27) —que debe comprenderse en 
clave metafórica— es indicativa de la manera en que Nunez “juega” con la aequivocatio semántica 
entre el camiño interpretado en su sensus litteralis, como un camino de peregrinación (no es casual 
que cite a los romeus), y un camiño figurado, es decir, el camino en busca de la verdad32.

Esta dimensión moral del viaje reaparece, aunque desde otra perspectiva, en Quen seu pa-
rente vendia, todo por fazer tesouro (MedDB3 120.45), cantiga de maldizer de Pero da Ponte, en 
la cual no se trata del itinerario de la peregrinatio per se, sino más bien de las obligaciones del 
peregrino ejemplar. Aquí, el trovador dirige enérgicas críticas hacia un individuo caracterizado 
por su avaricia, que llega al extremo de deshacerse de sus seres queridos33: 

Quen seu parente vendia, ben fidalgu’ e seu sobrinho, 
se tevess’ en Santiago bõa adega de vinho, 
tenho que x’ o venderia 
quen seu parente vendia. 

(II: 5-8)

El topónimo, en este caso, haría referencia, según los editores34, a los votos realizados en Santia-
go, que implicaban la ofrenda de vino destinado a la mesa del arzobispo. En este sentido, el término 
adega, según Juárez Blanquer, debería interpretarse no como “tienda”, sino como “ofrenda”. El debate 
sobre la interpretación precisa de estos versos ha encontrado una perspectiva sólida en el análisis de 
Russo, la cual sostiene que en este pasaje se manifiesta la voluntad del autor de poseer “en Santiago 
bõa adega de vinho” (v. 6), aludiendo a la ofrenda de vino nuevo y, por tanto, a su venta. No obstante, 
el consumo de vino estaba estrictamente prohibido durante los periodos de ayuno impuestos por la 
Iglesia, por lo que, al presentarse como penitente, el peregrino debía abstenerse de consumirlo. En 
consecuencia, la venta de vino en Santiago durante dichos periodos podría interpretarse como “una 
trasgressione per il viandante in orazione, astinenza e digiuno” (Russo 2004: 207-208). 

Sin embargo, al mismo tiempo, esta práctica era una fuente significativa de ingresos, que 
permitía a los viajeros acomodados concluir su viaje de manera decorosa. Por lo tanto, la alusión 
en cuestión parece referirse a Compostela no tanto como lugar de culto, sino como lugar de 

32	 Para un análisis más detallado de algunos casos destacados de ambigüedad semántica en la lírica gallego-portuguesa, 
consulte Staffieri 2024.

33	 Cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 143-151; roteirodigital, Cantigas > Quen seu parente vendia.

34	 Cfr. Lapa 1970: 234; Panunzio 1992: 228-231; Juárez Blanquer 1988: 300-303. 



Mariagrazia Staffieri

24

venta de vino, aunque la referencia a la peregrinación está siempre presente y, en este caso, se 
puede considerar implícita. Aceptando las observaciones de Russo, el poeta haría referencia, por 
un lado, al buen peregrino que no debe “ceder a las tentaciones” (es decir, al vino) y, por otro, a 
sí mismo, que expresa el deseo de tener ese vino y se convierte así en portavoz de la transgresión 
relacionada con la venta de dicha bebida. De hecho, el nexo entre las actividades comerciales y 
la industria religiosa que gravitaba en torno al santuario era la principal fuente de crecimiento 
económico para la ciudad de Santiago (§1).

7. El Camiño francés como “dicho popular”
No todas las referencias al itinerario de una etapa a otra del Camiño francês son susceptibles de ser 
empleadas para describir un viaje espiritual del autor, ni aluden a un camino devocional ficticio. 
De hecho, en el corpus lírico gallego-portugués, se puede identificar una categoría secundaria 
de textos, en los que los trovadores delinean rutas entre las etapas del camino compostelano con 
propósitos no directamente relacionados con la devoción. 

A pesar de no estar inscritos en un marco religioso y no ser citados “en función” de la 
peregrinación, la simple mención de estos lugares como coordenadas espaciales indica que for-
maban parte de un imaginario compartido, a veces asociado a la experiencia del viaje. En este 
sentido, la evocación de etapas cruciales del Camiño francés refuerza la idea de que se trataba 
de una realidad interiorizada, arraigada en la cultura y en la percepción común del tiempo. El 
empleo expresivo-enfático de estos topónimos (particularmente la mención de algunos seg-
mentos del camino) adquiere a veces un valor proverbial, útil para formular hipérboles, juicios 
y comparaciones. 

En ocasiones, las expresiones en cuestión pueden ser consideradas auténticas fórmulas idio-
máticas, originadas del uso cotidiano y consolidadas en la tradición. En estas fórmulas, la distan-
cia entre dos ciudades del camino se convierte en una unidad simbólica de medida, empleada para 
reforzar un juicio o para enfatizar una idea con un efecto hiperbólico. Este dato refleja la relevan-
cia que posee la experiencia de la peregrinatio en la conciencia colectiva: los lugares, considerados 
familiares tanto para el autor como para su público, se habían integrado en el lenguaje cotidiano, 
convirtiéndose en elementos de un repertorio lingüístico y lexical compartido que trasciende el 
ámbito estrictamente devocional. 

Para examinar dichos casos, retomamos el camino desde Burgos. Tras atravesar la impor-
tante ciudad castellana y previo al arribo a León, el itinerario de los trovadores se ve interrumpido 
a San Fagundo, ciudad hoy reconocida como Sahagún, ubicada en el sureste de la actual provin-
cia leonesa, y que se encuentra en el segmento del Camiño Francés comprendido entre Burgos 
y León. Su relevancia como enclave religioso durante la Edad Media se atribuye no solo a una 
capilla original del siglo IV (que ya ejercía como un foco de atracción para los peregrinos), sino 
también a las construcciones posteriores realizadas por los monarcas. Entre estas, cabe destacar 
la construcción de una nueva iglesia por parte de Alfonso III, erigida con la función adicional 
de servir como residencia para los monjes. Posteriormente, durante el reinado de Alfonso VI, se 
designó precisamente este monasterio como puerta de entrada a la reforma cluniacense, lo que, 



25

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

a efectos prácticos, convirtió al monasterio en el más importante del reino. La villa que después 
fundó el propio monarca en torno a dicho monasterio (con su primer estatuto en torno a 1080) 
generó una serie de disputas políticas entre los monjes y el municipio concernientes al ejercicio de 
las funciones ciudadanas. A pesar de los conflictos internos, el crecimiento económico y comercial 
de Sahagún no se detuvo, gracias precisamente a las actividades artesanales y a la industria de la 
peregrinatio, que tenía en esta ciudad un importante punto de apoyo35.

Las referencias que nos interesan aquí, asociadas con el territorio de San Fagundo, se rele-
van en dos cantigas de escarnio de Pero García d’Ambroa, en las cuales el autor delinea dos rutas 
ideales desde y hacia Santiago. El primer itinerario, descrito en De Pero Bõo and’ ora espantado 
(MedDB3 126.3), reproduce un Camiño francês invertido, que inicia en Santiago y concluye en 
San Fagundo. El segundo itinerario imaginario, delineado en Pero d’ Armea, quando composestes 
(MedDB3 126.11), empieza en San Fagundo y llega hasta San Felizes.

E com’ é traedor aqueste mundo: 
em maao á quen sse d’ el muito fia: 
ca de Santïag’ ataá San Fagundo 
mais ruidoiro omen non avia, 
e dizen todos: “Quem-no assi visse 
jazer peendo como sse dormisse, 
ja d’ el mazela nunca perderia”.

(MedDB3 126.3, II: 8-14)

E, don Pedro, ponede-lh’ os narizes 
ca vos conselh’ eu o melhor que posso; 
e matarei hũu par de perdizes, 
que atan bel cuu com’ é esse vosso, 
ainda que o home queira buscar, 
que o non possan en toda a terra achar, 
de San Ffagundo atá San Ffelizes.

(MedDB3 126.11, II: 8-14)

Los itinerarios trazados por el trovador en estas dos coblas se despliegan en una misma línea 
semántico-formal, con el propósito de manifestar una opinión de forma hiperbólica. En concre-
to, el primer caso corresponde a un lamento burlesco por la muerte de un tal Pero Bõo, personaje 
que era repugnante tanto en vida como en muerte36. El autor afirma que no existía otro individuo 
más bullicioso que él en el trayecto desde Santiago hasta San Fagundo37. 

35	 Los monarcas intervinieron en varias ocasiones para la reglamentación de la gestión municipal: primero, en relación con 
los conflictos con el monasterio, con los estatutos de Alfonso VII en 1152 y de Alfonso X en 1255, y después con el trata-
do de Sahagún de 1158 entre Fernando II de León y Sancho III de Castilla. Cfr. Barrero García 1972: 392-397, 401-405 
y 493-497.

36	 Pero d’Ambroa juega aquí con los dos significados del verbo peer: tirarse un pedo/dar el último suspiro. Véanse las consi-
deraciones de Lopes 2016: II 376 sobre algunas posibles implicaciones religiosas de esta cantiga: “não é impossível que 
esta composição se inserisse num contexto político concreto, interpretação que parece depreender-se da forma como Pero 
d’Ambroa alude ao momento em que Pero Bom peeu, ou seja, quando cantavam os galos (v. 22), expressão que parece 
remeter imediatamente para o campo da traição (a partir do conhecido episódio bíblico da traição de S. Pedro)”. Cfr. 
también roteirodigital, Cantigas > De Pero Bõo and’ ora espantado: “Cantiga escatolóxica que explora o duplo sentido do 
termo ‘peer’ (expeler gases e expeler a vida, morrer —un intercambio entre as actividades consideradas altas ou nobres e 
aquelas tidas como baixas ou infames, tan habitual na Idade Media). Trátase dunha parodia do xénero ‘pranto’, modalidade 
poética composta para lamentar a morte de alguén, valéndose da ocasión para lle facer o eloxio fúnebre”. A propósito de 
la identidad de Pero Bõo, cfr. Marcenaro 2024b: 284.

37	 Cfr. roteirodigital, Cantigas > De Pero Bõo and’ ora espantado: “A expresión ‘de Santiago até San Fagundo’ (actual Saha-
gún, importante xornada no Camiño de Santiago) entra no rol daquelas fórmulas utilizadas en xeral polos trobadores co 
propósito de indicar un espazo xeográfico bastante extenso”.



Mariagrazia Staffieri

26

En esta línea se mueve también la segunda composición, en la que la crítica satírica se dirige 
al trovador Pero d’Armea y a su decoración del bel cuu, tal que lo convierte en el cuu más destaca-
do que se puede encontrar desde San Fagundo hasta San Felizes38. Este último topónimo —que 
solo aparece en esta cantiga— serviría, junto con la mención de San Fagundo, para situar tanto 
a Pero d’Ambroa como a Pero d’Armea en el territorio castellano-leonés. A nivel geográfico, la 
crítica ha expresado diversas incertidumbres sobre la identificación de San Felizes: Lopes (2016: 
II 384) ha hipotetizado que podría tratarse de San Felices de los Gallegos, “localidade da provincia 
de Salamanca, que fez parte do reino de Portugal a partir do Tratado de Alcanizes (1297) e até 
1476”. Más recientemente, Ron Fernández (2024e: 330) ha propuesto San Felices de Castillería, 
en Palencia, o San Felices de Calatrava, en Burgos. Una identificación común —la más probable, 
dada la referencia a San Fagundo (localidad del Camiño francês)— es San Felices de Montes de 
Oca, también cerca de Burgos y etapa del Camino de Santiago. 

8. Conclusiones
En los caminos cantados por los trovadores gallego-portugueses, el Camiño francés se manifiesta 
como un hilo conductor latente, una presencia sutil y rica en alusiones topográficas. El viaje de-
vocional a Santiago de Compostela —es evidente— no se presenta con la misma recurrencia que 
otros motivos más difundidos en esta tradición lírica. Russo ya había advertido esta realidad y, en 
su opinión, las razones de esta elección podrían hallarse en una serie de factores políticos, econó-
micos y sociales. De acuerdo con la estudiosa, si bien la poesía en cuestión recibía su vitalidad de 
las contribuciones culturales adquiridas a lo largo del camino de y hacia Santiago, posteriormente 
se desarrollaría en torno a otros centros de agregación, tales como las cortes o las pequeñas rea-
lidades religiosas locales. 

Por lo tanto, Compostela no se configuraba para los trovadores como una fuente de ingre-
sos, puesto que la Ecclesia no enfrentaba necesidades propagandísticas similares a las que podían 
surgir en otras realidades religiosas de menor envergadura y con una menor afluencia de peregri-
nos39. Sin embargo, los trovadores no parecen buscar en el camino de Santiago ningún fin propa-
gandístico, que podría estar representado más bien por las visitas reales: hemos visto el caso del 
viaje sagrado de Sancho IV narrado por Airas Nunez en MedDB3 14.3, del que el trovador quiso 
ofrecer un manifiesto precisamente con motivo de la llegada del soberano. No obstante, es im-
portante destacar que estos signos no dejan de ser visibles en “una frantumazione in una miriade 
di piccoli pellegrinaggi locali minori” (Russo 2004: 211), los cuales tienen como centro santua-
rios y localidades menos conocidas, a veces dispersas en zonas poco frecuentadas y, como se ha 
observado, bastante difíciles de localizar en la actualidad (un caso paradigmático es San Felizes). 

Si bien las etapas del Camiño se conciben con el propósito de establecer el contexto para un 
suceso que está a punto de desarrollarse y narrarse, su función estructurante dentro del discurso 
poético resulta evidente. Los topónimos, lejos de actuar como meras coordenadas geográficas, se 

38	 Cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 152-154.

39	 Cfr. Russo 2004: 201-202 y 210-213.



27

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

erigen como elementos que orientan la lectura, otorgando valor a la dinámica narrativa. Desde 
esta perspectiva, podemos distinguir ciertas líneas de uso predominantes, que conforman un 
mapa poético articulado.

1.	 Cantigas in itinere, en las que el poeta-viajero cumple su peregrinaje a caballo por la ruta ja-
cobea. Pertenecen a esta categoría los textos MedDB3 2.6 (escarnio), en el que Afons’Eanes 
do Coton sigue a una mujer; 75.3 (pastorela), donde Johan Perez d’Aboim recorre el Ca-
miño francés y se encuentra con una pastora; 120. 51 (escarnio), en el que Pero da Ponte se 
está dirigiendo desde Burgos hasta Carrión cuando se encuentra con un infançon.

2.	 Cantigas de peregrinación, oración y ritos religiosos, en las que se hace referencia a un 
viaje devocional y/o se ilustran escenas de oración o celebraciones religiosas. Así ocurre 
en las cantigas de romaria de Airas Carpancho (MedDB3 11.10, en la que la joven se 
dirige en Santiago por fazer oraçon) y de Airas Nunez (14.3, que evoca la visita real de 
Sancho IV en Compostela). Podemos incluir también 116.29 (pastorela) de Pedr’Amigo 
de Sevilha, que está en Santiago en romaria cuando se encuentra con una pastora, y 22.7 
(amigo) de Bernal de Bonaval, con la cuestión de la sagraçon.

3.	 Cantigas del falso peregrinaje, en las que aparecen referencias a etapas del Camiño fran-
cés, como ocurre en los casos de escarnio de Johan Baveca (MedDB3 64.23) y de Martín 
Soarez (97.28), que se burlan respectivamente de Pero d’Ambroa y de Sueir’Eanes.

4.	 Cantigas con toponimia incidental, que recuerdan lugares del Camiño de forma trans-
versal y por cuestiones no religiosas. Esto es sin duda el caso de las dos cantigas de Pero 
d’Ambroa (MedDB3 126.3 y 126.11), pero también de 14.12 de Airas Nunez, en la que 
la referencia a Santiago y a los peregrinos, aunque más precisas que en los otros dos 
ejemplos, no pretende situarse en un contexto devocional. 

El análisis de las cuatro categorías revela cómo la lírica gallego-portuguesa se desplaza en el 
seno de un paisaje marcado por el eco del viaje devocional. Los trovadores, en efecto, evocan de ma-
nera recurrente ciudades, santuarios y cruces de caminos, que se trasforman en coordenadas de un 
horizonte espiritual compartido, inscrito en los textos con la naturalidad de quienes conocían esos 
lugares, los habitaban o los atravesaban. Partiendo de esta geografía lírica, establecida sobre una to-
ponimia precisa, hemos intentado reconstruir un mapa de los lugares evocados en las cantigas, desde 
los pequeños santuarios de Bonaval y Rocamador hasta los grandes centros como Burgos y Santiago. 

El Camiño francés emerge así no solo como un itinerario real, sino como un trazado cultural 
que atraviesa la lírica, guiando a menudo de forma silenciosa su composición. Si bien no se erige 
siempre como el tema principal de la poesía, el camino emerge como matriz simbólica interiori-
zada: sus etapas delinean una topografía poética que entrelaza espacio, devoción e imaginario. En 
este paisaje estratificado (físico, espiritual y textual a la vez), el Camiño francês se presenta como 
un escenario en el que los trovadores dan lugar a su canto, y a su vez, los lectores modernos se 
ven invitados a releer esos versos también como un código cultural, implícito pero constante, de 
la memoria del peregrinaje.



Mariagrazia Staffieri

28

Referencias bibliográficas 
Barrero García, Ana María (1972): “Los fueros de Sahagún”, Anuario de Historia del Derecho 

Español 42, pp. 385-598.
Bermúdez Beloso, Mariña (2024a): “Caminho francés”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 

Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 61.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024b): “Carrion”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 62-63.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024c): “Leon”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 187-189.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024d): “Palença”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 274.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024e): “Pamplona”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 274-276.

Bermúdez Beloso, Mariña /Marcenaro, Simone (2024): “Burgos”. Marcenaro, Simone/González 
Martínez, Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese 
(XII-XIV secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 58-59.

Bertolucci Pizzorusso, Valeria (1992): As poesías de Martin Soares, Vigo: Galaxia.
Brea, Mercedes/Lorenzo Gradín, Pilar (eds.) (2021-): Base de datos da lírica profana galego-

portuguesa (MedDB3) v. 3.12, Santiago de Compostela: Centro Ramón Piñeiro para a 
Investigación en Humanidades [https://bernal.cirp.gal/ords/f?p=129:2] [última consulta: 
22-07-2025].

Cohen, Rip (ed.) (2003): 500 Cantigas d’Amigo, Porto: Campo das Letras.
Corral Díaz, Esther (2010): “La touca como símbolo en la lírica gallego-portuguesa”, Bulletin of 

Hispanic Studies LXXXVII.1, pp. 43-58.
Cunha, Celso Ferreira da (1999): O Cancioneiro de Martin Codax. Gonçalves, Elsa (ed.), Can-

cioneiros dos Trovadores do Mar, Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda, pp. 297-529. 
Di Meo, Emanuele Filippo (2024): “Molide”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 

(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 243-244.

Ferreiro, Manuel et al. (eds.) (2018-): Universo Cantigas. Edición crítica da poesía medieval galego-
portuguesa (UC), A Coruña: Universidade da Coruña [http://universocantigas.gal] [última 
consulta: 22-07-2025].

Filgueira Valverde, Xosé (1969): Cancioneiriño novo de Compostela, Vigo: Edicións Castrelos.



29

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

González Díez, Emiliano (1983): El Concejo Burgalés (884-1369): marco histórico-institucional, 
Burgos: Ayuntamiento de Burgos. 

González Jiménez, Manuel (2004): Alfonso X el Sabio, Barcelona: Editorial Universidad de Sevilla.
Gutiérrez García, Santiago (2006): Amor e burlas na lírica trobadoresca. Un estudo das cantigas 

paródicas galego-portuguesas, Sada: Ediciós do Castro.
Gutiérrez García, Santiago (2009): “Las cantigas de santuario y la peregrinación de Sancho IV a 

Santiago”. Brea, Mercedes (ed.), Pola melhor dona de quantas fez nostro senhor: Homenaxe 
á Profesora Giulia Lanciani, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 277-290. 

Indini, Maria Luisa (ed.) (1978): Bernal de Bonaval, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.
Juárez Blanquer, Aurora (ed.) (1988): Cancioneiro de Pero Da Ponte, Granada: Ediciones TAT.
Lapa, Manuel Rodrigues (1970): Cantigas d’escarnho e de mal dizer dos cancioneiros medievais 

galego-portugueses, Vigo: Galaxia.
Lopes, Graça Videira (ed.) (2016): Cantigas medievais galego-portuguesas. Corpus integral profano 

(Littera), Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda [https://cantigas.fcsh.unl.pt/index.
asp] [última consulta: 22-07-2025].

López Alsina, Fernando (2013): La ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media, 
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Marcenaro, Simone (ed.) (2015): Afonso Anes do Coton. Cantigas, Roma: Carocci. 
Marcenaro, Simone (2019): La lingua dei trobadores. Profilo storico-linguistico della poesia galego-

portoghese medievale, Roma: Carocci.
Marcenaro, Simone (2024a): “Castro”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.), 

Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: 
L’Erma di Bretschneider, p. 66.

Marcenaro, Simone (2024b): “Pero/Pedro Boo”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 284.

Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.) (2024): Glossario onomastico e prosopo-
grafico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider.

Marroni, Giovanna (1968): “Le poesie di Pedr’ Amigo de Sevilha”. Annali dell’Istituto Universi-
tario Orientale X, pp. 189-340.

Martínez Pereiro, Carlos Paulo (2013): “Del alterorretrato (y/o del insidioso autorretrato) ga-
llego-portugués Nostro Senhor, com’eu ando coitado de Martín Soárez”, Medievalia 45, pp. 
52-61.

Montero Santalha, José-Martinho (2000): “Algumas propostas de revisão textual das cantigas 
trovadorescas”. Montero Santalha, José-Martinho, As rimas da poesia trovadoresca galego-
portuguesa: catálogo e análise [Tesis doctoral en Filología Hispánica (Sec. Galego-Portugue-
sa)], A Coruña: Universidade da Coruña, 3 vols., pp. 8-14, vol. 1 [https://www.academia.



Mariagrazia Staffieri

30

edu/32720645/Algumas_propostas_de_revis%C3%A3o_textual_das_cantigas_trovado-
rescas_2000_] [última consulta: 22-07-2025].

Morán Cabanas, María Isabel (2021): “Didática interdisciplinar e mapeamento da poesia medie-
val em Santiago de Compostela”. Brazilian Journal of Development 7.1, pp. 4183-4195.

Nunes, José Joaquim (1959): Crestomatia Arcaica: excertos da literatura portuguesa desde o que 
máis antigo se conhece até ao século XVI: acompanhados de introdução gramatical, notas e glos-
sário, Lisboa: Livraria Clássica Editora. 

Nunes, José Joaquim (ed.) (1973): Cantigas de Amigo dos Trovadores Galego-Portugueses, Lisboa: 
Centro do Livro Brasileiro.

Panunzio, Saverio (ed.) (1992): Pero da Ponte, Poesías, Vigo: Galaxia.
Rettore, Carlo (2024a): “França”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.), Glos-

sario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L’Erma 
di Bretschneider, pp. 129-130.

Rettore, Carlo (2024b): “Nogueirol”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.), 
Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: 
L’Erma di Bretschneider, p. 256.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024a): “Bonaval”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 56.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024b): “Estorga”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 108-109.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024c): “Martin Soarez”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 227-229.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024d): “Poio de Roldan”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 305-306.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024e): “San Felizes”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 330.

Rucquoi, Adeline (2010): “Cluny, el camino francés y la reforma gregoriana”. Medievalismo 20, 
pp. 97-122.

Russo, Mariagrazia (2004): “Il pellegrinaggio a Santiago nella lirica galego-portoghese”. Mancini, 
Marco (ed.), Esilio, pellegrinaggio e altri viaggi, Viterbo: Sette Città, pp. 201-218.

Souto Cabo, José António (2012a), “En Santiago, seend’albergado en mia pousada. Nótulas trova-
dorescas compostelanas”, Verba 39, pp. 273-298. 



31

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

Souto Cabo, José António (2012b): Os cavaleiros que fizeram as cantigas. Aproximações às origens 
socioculturais da lírica galego-portuguesa, Niterói: Editora da UFF.

Souto Cabo, José António/Vieira, Yara Frateschi (2004): “Para um novo enquadramento histó-
rico-literário de Airas Fernandes, dito ‘Carpancho’”, Revista de Literatura Medieval XVI.1, 
pp. 221-277. 

Staffieri, Mariagrazia (2024): “El carácter sintáctico de la ambiguitat semántica en la lírica amo-
rosa gallego-portuguesa”, Revista de Filología Románica 41, pp. 31-45.

Tavani, Giuseppe (ed.) (1964): Le poesie di Ayras Nunez. Edizione critica con introduzione, note e 
glossario, Milano: Ugo-Merendi Editore.

Tavani, Giuseppe (1986): A poesía lírica galego-portuguesa, Vigo: Galaxia.
Vasconcelos, Carolina Michaëlis de (ed.) (1904): Cancioneiro da Ajuda. Edição crítica e comenta-

da, Halle: Niemeyer, 2 vols.
Vieira, Yara Frateschi (1999): En cas dona Maior. Os trovadores e a corte senhorial galega no século 

XIII, Santiago de Compostela: Edicións Laiovento. 
Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2011): O amor 

que eu levei de Santiago. Roteiro da lírica medieval galego-portuguesa, Noia: Editorial Toxo-
soutos.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2015): O Cam-
inho poético de Santiago. Lírica galego-portuguesa, São Paulo: Cosac Naify.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Rocha, Janaína Ferreira (2020): “Roteiro 
virtual da lírica galego-portuguesa”. Barros Dias, Isabel/ Santos Alpalhão, Margarida/Pina, 
Margarida Esperança (eds.), O Medievalismo no século XXI, Berlin: Peter Lang, pp. 175-
195.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (eds.) (2025-): 
Roteiro da Lírica Medieval, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compos-
tela [https://roteiroliricamedieval.gal/] [última consulta: 22-07-2025].

Vielliard, Jeanne (ed.) (2004): Le guide du pèlerin de Saint-Jacques de Compostelle: texte latine du 
XIIe siècle, édité et traduit en français d’après les manuscrits de Compostelle et de Ripoll, Paris: 
Librairie Philosophique J. Vrin. 

Zilli, Carmelo (ed.) (1977): Johan Baveca, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.



32

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana 
e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Mariana Fonseca Barros - FLUP

Introdução 
No século XII, muitos cristãos deslocavam-se de Ocidente para Oriente, rumo à Terra Santa. Se-
guiam uma tradição secular que os movia a visitarem os Santos Lugares1 e que recebeu um novo 
impulso após a conquista cristã de Jerusalém em 1099, ocorrida na sequência de vagas sucessivas 
de peregrinos armados que ansiavam combater os “infiéis”2, depois da prédica do papa Urbano 
II (1088-1099) no concílio de Clermont de 10953. Ao movimento que ficou conhecido como a 
Primeira Cruzada (1096-1099) seguiram-se vários outros (Riley-Smith 1986 e 1997; Cardini 
1971; Lock 2006: 139-150), motivados pela defesa dos territórios cristãos na área conhecida na 
historiografia como Outremer (Russo 2018: 32). Assim, Jerusalém, transformada em patriarca-
do, encontrava-se profundamente ligada à religiosidade, por um lado, e por outro à guerra que 
permitia a dilatação da fé cristã, validada em diversos discursos que se iam construindo neste 
período4. 

1	 Existem vários relatos de peregrinações com destino a Jerusalém anteriores ao século XII (Micheau 1979: 79-104; Graboïs 
1998; Rucquoi 2012).

2	 Não era tanto uma luta contra o Islão, mas genericamente contra os “infiéis” (Oliveira 2020: 45).

3	 Os historiadores questionam se o sumo pontífice teria ou não Jerusalém e os Santos Lugares como meta ou se o apelo que 
lançou teria um alcance mais abrangente (Flori 2003: 408-410; Lock 2006: 139; Cardini 1992: 117). De qualquer modo, 
a ideia de uma expedição ao Oriente não era uma novidade de Urbano II (Renzi 2023).

4	 Importa saber que as palavras “Cruzada” e “cruzado” não existiam quando se iniciou a Primeira Cruzada propriamente dita, 
só começando a ser utilizadas mais tarde, ao longo do século XII, sob as formas “crucesignati” e “crucesignatus” (Cardini 
1992: 117; Niermeyer/Kieft 2002: I 371-372; Weber 2016: 221-234). Relativamente à discussão em torno destes termos 
e a sua relação com as ideias de peregrinação, Guerra Santa e “Reconquista” leiam-se os estudos de Thomas Deswarte 
(2006: 67-90), Alexander Bronisch (2006: 91-113), Jean Flori (2006: 133-157), Cristopher Tyerman (1998), Carlos de 
Ayala Martínez (2009: 220-223), Ernst-Dieter Hehl (1999: 145-159), Peter Lock (2006: 289-308), Benedetto Vetere 
(2010: 81-110) e Pierre Sigal (1974: 5-47). Edmond Labande defendeu uma distinção entre cruzados e peregrinos dentro 
do grupo de viajantes que visitavam Jerusalém no século XII (1958: 159-169), visão que Bernard Hamilton considerou 
anacrónica (1999: 135-144). Concretamente acerca do conceito de “Reconquista” devem ler-se as publicações de Martín 
Ríos Saloma (por exemplo, a de 2011).



33

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Escrita entre 1109 e 1149 por diversos cónegos da Igreja de Santiago de Compostela, a His-
toria Compostellana (HC), crónica dos feitos do prelado Diego Gelmírez (1100-1140) em prol da 
sua diocese, um dos principais trabalhos historiográficos peninsulares de Undecentos, é contem-
porânea destas alterações5. Também o é o conjunto de textos acerca do culto de S. Tiago conhe-
cido como Liber Sancti Iacobi (LSI), cuja autoria é discutida, mas que poderá ter sido arquitetado 
em ambiente compostelano ou pelo próprio Gelmírez, e elaborado por um ou vários autores ao 
longo da primeira metade do século XII, sendo Aimerico Picaud a hipótese mais debatida entre 
os investigadores6. Já no concílio de Clermont de 1095 esteve presente o bispo de Iria-Compos-
tela Dalmácio (1094-1095), que talvez tenha assistido à prédica de Urbano II; logo em 1100, um 
ano após a tomada de Jerusalém aos muçulmanos, Gelmírez foi eleito bispo; a Segunda Cruzada 
(1146-1149) decorreu durante o período de atividade do autor Pedro Marcio na HC; a Galiza 
assistiu à saída de muitos peregrinos e cruzados em direção à Terra Santa e encontrava-se numa 
das rotas que levavam viajantes do norte da Europa ao Oriente.

Entretanto, na Hispânia, vivia-se uma determinada conjuntura em certos aspetos seme-
lhante à do Mediterrâneo oriental: a luta armada contra os muçulmanos em território hispânico 
ganhou um novo impulso na segunda metade do século XI, e voltaria a intensificar-se sob o rei-
nado de Afonso VII (1126-1157). Adicionalmente, em Compostela, Gelmírez estava empenhado 
em atrair peregrinos à catedral da cidade e em valorizar a sua carreira eclesiástica. Apesar de ter 
conseguido elevar a sua sé a arcebispado em 1120, nunca conseguiu transformá-la no patriarcado 
do Ocidente, provavelmente o seu maior objetivo (López Alsina 2013: 345; Díaz y Díaz 1999: 
91-95)7. De modo mais ou menos implícito, ambas as narrativas aludem a esse desejo do arcebis-
po com a referência às três sés episcopais mais importantes —a do Oriente (Éfeso), do Ocidente 
(Santiago de Compostela) e do Centro (Roma)— ou aos apóstolos João, Tiago e Pedro, que, res-
petivamente, as representariam (HC, II, 3.2; LSI, IV, 19; Díaz y Díaz 1999: 95-96). De facto, es-
tes textos foram criados como parte de um programa de exaltação da Igreja de Santiago de Com-
postela, cujo prelado procurava no Papado a legitimação dos seus privilégios, sobretudo ancorada 
na presença do túmulo de S. Tiago em Compostela, um dos principais centros de peregrinação 
da Cristandade. Já em vida de Gelmírez estavam assentes no Ocidente europeu várias rotas que 
confluíam para este destino —elencadas no Livro V do LSI—, que agora se interligavam mais 

5	 Recorremos às edições mais recentes do texto —a edição crítica latina e a sua tradução para castelhano— da responsabili-
dade de Emma Falque Rey (1988 e 1994, respetivamente). A primeira tradução de Manuel Suárez e José Campelo (1950) 
contém úteis notas explicativas. Ainda que a autoria do texto tenha sido estudada por inúmeros investigadores, as ideias 
mais desenvolvidas e fundamentadas sobre este tema são as de Fernando López Alsina (2015).

6	 Seguimos as edições do LSI na sua mais completa versão, a do Codex Calixtinus: a edição latina a cargo de Klaus Herbers 
e Manuel Santos Noia (1998), e a sua tradução para castelhano da responsabilidade de Abelardo Moralejo, Casimiro Tor-
res e Julio Feo García, publicada em 1951 e reeditada mais tarde (1998). Acerca da complexidade da sua autoria, processo 
de compilação e cronologia da elaboração, leiam-se os trabalhos de Fernando López Alsina (2013), Klaus Herbers (1984) 
e Manuel Díaz y Díaz (1988). Este último investigador é uma das vozes que se pronunciaram sobre a dificuldade em 
atribuir a obra a um autor concreto, que muitos consideraram tratar-se de Aimerico Picaud, oriundo da região de Poitou 
(Aquitânia), como foi o caso de Diego Catalán (2001: 160-238, 791-860).

7	 A aspiração a sé patriarcal seria anterior a este governo, já se encontrando implícita no título de “sedes apostolica” aplicado 
à diocese compostelana no século X (Deswarte 2010: 253).



Mariana Fonseca Barros

34

estreitamente com aquelas que conduziam à Terra Santa, desenvolvendo-se uma “peregrinação 
circular” que unia os dois lugares (Castiñeiras González 2010: 40). Tendo em conta a importân-
cia destes fatores, que significado assume o topónimo “Jerusalém” nestas obras? Muitos foram 
já os estudiosos a pronunciarem-se sobre as notícias que encontramos nos dois textos relativas à 
peregrinação e à Cruzada direcionadas para o Oriente, dos quais se devem destacar Manuel Díaz 
y Díaz (1999), Nicolas Jaspert (2008) e Emma Falque Rey (2013). Todavia, as menções a Jerusa-
lém da HC nunca foram sistematizadas e avaliadas no seu conjunto, além de que a interpretação 
acerca de alguns dos episódios que as contêm deve ser desenvolvida, de modo a articulá-los com 
as referências do LSI à mesma cidade. A recolha de todas as alusões ao topónimo nas duas fontes 
narrativas é essencial para compreender melhor o panorama cultural hispânico, e em especial o 
compostelano, num momento em que numerosos grupos de soldados e peregrinos rumavam à 
Terra Santa, paralelamente ao notável crescimento da importância de Compostela e da ameaça 
almorávida na Península Ibérica.

A trasladação das relíquias de S. Tiago de Jerusalém para Compostela
Comecemos por ter em mente que a relevância de Jerusalém para Santiago de Compostela pren-
de-se, antes de tudo, com o próprio desenvolvimento da cidade galega, que teve origem no des-
cobrimento do sepulcro de S. Tiago no século IX, apóstolo que morrera em Jerusalém no ano 44, 
segundo a tradição bíblica, e cujo corpo se trasladara depois para a Galiza. Na HC, a translatio é 
narrada em dois capítulos da obra (HC, I, 1.1; II, 50.1), e no LSI é relatada nos dois primeiros 
capítulos do Livro III, com algumas diferenças entre eles (López Alsina 2013: 367-368; López 
Alsina 2015: 128-134).

O primeiro relato da HC acerca da chegada do corpo de S. Tiago à Galiza, incluído no texto 
por Munio Afonso, contém um pormenor relevante: o corpo fora trazido por alguns dos seus 
discípulos “com a cabeça” (“cum capite”), enquanto uma das descrições do LSI menciona que o 
corpo chegara “inteiro” (LSI, III, 2). Este detalhe foi acrescentado a alguns relatos da trasladação 
como reação ao regresso de Maurício, bispo de Coimbra (1099-1108), à Hispânia, em 1108, vin-
do da Terra Santa alegadamente acompanhado da cabeça de S. Tiago Maior (Falque Rey 1994: 67, 
266; López Alsina 2015: 58)8. Este acontecimento entrava em contradição com a veneração que se 
fazia ao apóstolo em Compostela, onde se acreditava que o seu corpo se encontrava inteiro. A ida 
do bispo a Jerusalém, a sua descoberta da relíquia e a trajetória do tesouro até chegar ao mosteiro 
de São Zoilo, às mãos da rainha Urraca (1109-1126) e finalmente às de Diego Gelmírez —que 
em 1116 entra em Compostela, fazendo a população acreditar que levava consigo a cabeça do 
apóstolo da cidade—, são acontecimentos que ficaram registados na crónica compostelana pelo 
mestre Geraldo, entre 1121 e 1124 (HC, I, 112). Fernando López Alsina admite que Gelmírez 
pretendeu provisoriamente que se acreditasse na autenticidade da relíquia de S. Tiago Maior de 
forma que a revolta dos burgueses compostelanos, que enfrentava nesse ano de 1116, acalmasse 

8	 Francesco Renzi evidencia cabalmente como a trajetória desta personagem demonstra a ligação que existia entre vários 
territórios da Cristandade neste período, desmantelando a ideia de que alguns deles, como a Hispânia, seriam meras pe-
riferias (Renzi 2021).



35

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

momentaneamente. Passou a acreditar-se depois, com efeito, que a cabeça em causa era a de S. 
Tiago Menor (López Alsina 2015: 58). No plano narrativo e no que respeita a Jerusalém, daqui 
transitam relíquias para Compostela tanto num passado remoto como no tempo em que nasce a 
HC. A trasladação do corpo de S. Tiago nos inícios do Cristianismo conferira a Compostela a sua 
centralidade na Cristandade enquanto importante destino de peregrinos. Na época de Gelmírez, 
tendo este já alcançado a dignidade de arcebispo (1120), procurou-se renovar a glória da cidade 
galega por intermédio de uma nova translatio de outra relíquia do apóstolo, que recebia neste 
período grande veneração em Jerusalém (López Alsina 2013: 378). Havia que diminuir a impor-
tância que tinha nesta cidade e salientar que a condição de bispado que Compostela tivera era 
ainda menos dignificante quando a diocese passara a possuir o corpo completo de um apóstolo, 
tendo direito a ser promovida a um estatuto superior, provavelmente até mais elevado do que o 
de arcebispado: o de patriarcado, que Jerusalém detinha. Isto ajuda a perceber melhor a aparente 
contradição que existe entre a narrativa de Geraldo e a translatio de Munio Afonso9. 

Partida de peregrinos e cruzados da Galiza para Jerusalém
Maurício foi um dos exemplos conhecidos de peregrinos que se ausentaram do noroeste peninsu-
lar para rumarem a Jerusalém na primeira metade do século XII. Há notícias de outras persona-
gens do território hispânico que o fizeram no mesmo período (Marques 2001: 101-121; Martins 
1957: 125-146; Fernández de Navarrete 1986; Rucquoi 2012). A HC dá-nos a conhecer a partida 
de alguns clérigos de Compostela para a Cidade Santa, bem como de condes importantes da 
Galiza. De facto, a devoção a Jerusalém em Compostela, propiciada por Gelmírez, é visível, por 
exemplo, na restauração de uma igreja dedicada ao Santo Sepulcro, situada no lugar que antes se 
chamava Otero de Potros e onde hoje se encontra a igreja de Santa Susana (HC, I, 15.5 e 19), o 
que significaria, para Ermelindo Portela, um “testimonio temprano de la recepción y la acogida 
de los ideales de la Cruzada” (Portela Silva 2016: 112; Jaspert 2008: 158). 

Algumas jornadas constituem um meio para Gelmírez dar seguimento a negócios que decor
riam com a cúria papal, quer esta estivesse em Itália ou nas Gálias. Na primeira metade de 1118, 
o cardeal Pedro Díaz e o tesoureiro Pedro Anáyaz partiram como peregrinos para a Terra Santa e 
encontraram-se com o papa Gelásio II (1118-1119), por esta altura ainda em Itália. A conjuntura 
desse período era favorável a Compostela, pois o papa era João de Gaeta, anterior chanceler e le-
gado papal na Hispânia, que conhecia bem as aspirações de Gelmírez. Segundo Geraldo, Gelásio 
II estava muito inclinado a aceder às pretensões do compostelano, concretamente a trasladação 
da metrópole de Braga para Compostela, tendo em conta a situação que se vivia na Igreja nessa 
altura: precisamente em 1118, o antigo arcebispo bracarense Maurício “Burdino” fora eleito “an-
tipapa” Gregório VIII (1118-1121), apoiando a fação imperial. No entanto, Gelásio II comunicou 
aos mensageiros que o real objetivo que os movia a passar pela sua corte era a peregrinação que 

9	 A história de Geraldo também é importante para sublinhar a superioridade de Compostela sobre Braga, lugar para onde 
Maurício, possivelmente, levaria as relíquias que reunira. Esta rivalidade já é visível no “pio latrocínio” ocorrido em 1102, 
altura em que Braga ficou despojada de importantes relíquias depois de uma visita de Diego Gelmírez à cidade (HC, I, 15; 
Barros 2018: 80-101).



Mariana Fonseca Barros

36

faziam ao sepulcro do Senhor e não o assunto que com ele discutiram. Incitando-os a continuar 
a viagem, informou-os igualmente de que aguardaria que o bispo compostelano enviasse legados 
para com ele tratarem da elevação da sé de Compostela (HC, II, 3.4). Ermelindo Portela supôs 
que seria um incentivo do Papado à peregrinação de hispanos ao Oriente, um sinal positivo depois 
dos primeiros indícios negativos que aparecem na crónica a respeito da posição de Roma face à 
corrente de peregrinos e cruzados que saíam da Hispânia, deixando-a à mercê dos muçulmanos 
(Portela Silva 2016: 107-109). Este discurso, porém, soa irónico depois de sermos informados 
de que Gelmírez encarregara especificamente esses peregrinos de negociarem com o papa a con-
cessão da dignidade arcebispal. O papa parece transmitir uma crítica implícita à conduta de Gel-
mírez, que misturava assuntos eclesiásticos com objetivos que pertenciam estritamente ao foro 
espiritual, mas a carta de Gelásio II que se copiou de seguida não menciona nenhuma ajuda que 
se pudesse fornecer a Gelmírez ou revela sequer uma inclinação para negociar com o bispo (HC, 
II, 3.5; JL 664510). Retém-se que Geraldo pretenderia sobretudo demonstrar a inclinação papal 
em despojar Braga de um privilégio para o conceder a Compostela, mas como na realidade tal era 
difícil de conseguir —a diocese compostelana acabou por receber o privilégio que Mérida, sob 
domínio sarraceno, detinha—, o cronista concebeu uma boa justificação para a demora de Gelásio 
II, que, como o autor sabia quando escrevia, acabou por morrer sem que tivesse dado resposta à 
pretensão de Gelmírez.

A despeito da suposta advertência de Gelásio II, os negócios do bispo continuaram entre-
laçados com a peregrinação a Jerusalém, como se pode ler noutros capítulos da HC. Aparente-
mente, os mesmos cónegos encontraram-se com Geraldo na cúria de Calisto II, que estava em 
Saint-Gilles em junho de 1119, quando regressavam da Terra Santa. Parecem os mesmos, embora 
haja uma pequena alteração num dos nomes, que não sabemos se poderá ser um engano —em vez 
de Pedro Díaz, neste segundo capítulo trata-se de A. Díaz. É possível que estes peregrinos aca-
bassem por passar de qualquer modo por Saint-Gilles no caminho de regresso, mas é importante 
notar que a paragem na cúria do papa parece ter sido propositada para ajudar Geraldo na discus-
são da elevação de Compostela a arcebispado, sobretudo porque já antes tinham sido incumbidos 
de tratar deste assunto (HC, II, 10). 

Alcançado este objetivo em 1120, o bispo precisou de concluir as conversações com Ca-
listo II por intermédio do envio de uma grande soma de dinheiro. Devido à guerra que decorria 
entre a rainha de Leão e Castela, Urraca, e o rei de Aragão, Afonso I (1104-1134), os viajantes 
que apoiavam a rainha ou o seu filho Afonso Raimundes —e, por extensão, Diego Gelmírez—, 
sofriam amiúde perigos no caminho que passava pelos territórios controlados pelo aragonês; os 
peregrinos e cruzados a caminho de Jerusalém, porém, poderiam ficar a salvo destes riscos. Deste 
modo, Gelmírez enviou o dinheiro através de vários galegos que iam ao Oriente como cruzados 
(“accepta cruce”). Foram escolhidos dois especialmente hábeis e muito astutos, que distribuíram 
o dinheiro pelos seus companheiros, e a cada um destes calhou um número de onças de ouro 
correspondente aos anos de penitência de que ficariam livres —supomos que se trataria de uma 

10	 Os documentos papais citados neste estudo são acompanhados pelas referências à edição de Jaffé et al. 1885-1889 (JL).



37

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

espécie de benefício espiritual concedido por Gelmírez, tendo em conta que iam em peregrinação. 
Atravessaram o reino de Aragão e entregaram o dinheiro em Montpellier a monges cluniacenses, 
que depois o levaram a Cluny, onde se encontrava o papa (HC, II, 16.1). O percurso habitual 
nesta época dos que iam da Hispânia até Jerusalém era feito por terra, sobretudo até ao sul de 
Itália, donde poderiam embarcar em portos apulianos (Micheau 1979; Birch 1998: 38-55, 61-65; 
Webb 2002: 128-147). 

Sabemos ainda graças a Pedro Marcio que em 1124, depois de obter a confirmação da legacia 
nas províncias de Braga e de Mérida, Gelmírez enviou a Calisto II o privilégio provisório que este 
lhe fizera chegar, para que fosse selado. Com este documento teria de seguir a verba apropriada, 
mas enquanto o privilégio foi enviado através de dois clérigos compostelanos —o cardeal Pedro 
Fulcón e o cónego Afonso Pérez—, o dinheiro (300 onças de ouro) foi entregue a peregrinos 
conhecidos. Contudo, nesta ocasião a medida do bispo não foi suficiente, pois um dos peregrinos 
foi assaltado por ladrões e perdeu-se uma parte do dinheiro, embora não se especifique que estes 
eram aragoneses, atuando por motivos políticos (HC, II, 64.5).

Destas passagens compreende-se que se favorecia Compostela mesmo indo ao Oriente. Não 
existe propriamente um incentivo da peregrinação a Jerusalém por si só, mas antes um aprovei-
tamento dessas viagens, cujo itinerário seguia um determinado percurso coincidente no essencial 
com o dos habituais legados de Gelmírez.

Um outro conjunto de capítulos respeita à ida de galegos laicos para Jerusalém, provavel-
mente movidos não apenas por um objetivo religioso, mas também militar. Um deles é apenas 
identificado no texto como “infanção Pedro”, que fez uma doação à Igreja compostelana em 
1134 —uma parte da igreja de Santa Maria de Trasmonte— quando preparava a viagem (HC, 
III, 40.3). Estas doações feitas a igrejas ou mosteiros por ocasião de peregrinações à Terra Santa 
eram habituais nesta época (Fernández de Viana y Vieites 1991: 405-421; González Rodríguez 
1957). Antonio López Ferreiro afirmou que Pedro poderia ser irmão de Fernão Peres de Trava, 
que efetivamente também doou uma parte daquela igreja a Diego Gelmírez (López Ferreiro 1901: 
IV 192-193; HC, III, 40). 

As restantes notícias indicam-nos dois membros da aristocracia galega que estiveram em 
Jerusalém e que prestaram determinado auxílio aos reis castelhano-leoneses em dois momentos 
de desacordo entre estes e Diego Gelmírez. Os dois episódios apresentam muitas semelhanças 
(Barros 2018: 54-59). No primeiro caso, o prelado contribuiu para a expedição militar de Urraca 
contra a sua irmã Teresa, em 1121, acompanhando-a na invasão ao condado portucalense (HC, II, 
40 e 42; Amaral/Barroca 2012: 216-220). No regresso à Galiza, deu-se uma reviravolta nos acon-
tecimentos e Urraca aprisionou o arcebispo, tomando dois dos seus castelos. As ações da rainha 
foram efetuadas com o apoio de alguns colaboradores, entre os quais o conde Rodrigo, o único 
a que Geraldo associa uma informação concreta além do seu nome: “tinha regressado há pouco 
tempo de Jerusalém” (“perhendie Iherosollmis redierat”; HC, II, 42.2). Não é possível identificar 
este conde com certeza —José Campelo e Nicolas Jaspert pensaram que se tratava de Rodrigo 
Velaz, conde de Sarria, que se acredita ter estado no Oriente por volta de 1119 ou pouco depois 
(Suárez/Campelo 1950: 289; Jaspert 2008: 149-169; Torres Sevilla-Quiñones de León 1999: 



Mariana Fonseca Barros

38

71-72; Rucquoi 2012: 48). Sabe-se que Rodrigo Pérez de Trava, filho de Pedro Froilaz de Trava, 
também esteve em Jerusalém, segundo Ermelindo Portela por duas vezes, ainda que somente date 
a segunda do ano de 1138 (Portela Silva 2016: 110-111; Jaspert 2008: 155).

No segundo caso, Pedro Marcio relata uma outra invasão do condado portucalense ocorrida 
em 1127, desta vez por iniciativa de Afonso VII. O rei foi igualmente acompanhado por Gelmírez 
e usufruiu da contribuição que o arcebispo fez de guerreiros (HC, II, 85; Amaral/Barroca 2012: 
227-228). Após o regresso aos seus domínios, o monarca foi aliciado por inimigos do prelado 
que queriam ver Gelmírez despojado do senhorio de Santiago. Por sua vez, Afonso VII precisava 
de dinheiro, pois à semelhança da sua mãe tinha de lidar com uma grande instabilidade política e 
militar nos seus territórios. Assim, o rei exigiu a Gelmírez uma soma muito elevada de dinheiro e 
ameaçou prender algumas pessoas próximas do prelado; ainda assim, os traidores ofereceram-lhe 
uma quantia superior em troca do afastamento de Gelmírez do seu senhorio. Foi nesse momento 
que Afonso VII decidiu aconselhar-se junto de um “conde de Jerusalém, homem probo e ho-
nesto” (“comitem Ierosolimitanum probum et honestum uirum”), que se pronunciou a favor do 
prelado e afirmou que ele próprio presenciara a maldade da mãe do rei, Urraca, contra Gelmírez 
(HC, II, 86 e 87). 

Apesar de o seu nome não nos ser revelado, Antonio López Ferreiro pensou tratar-se de 
Fernão Peres de Trava, que estivera duas vezes em Jerusalém e que tinha grande influência junto 
de Afonso VII. Este conde viajara em 1147 e em 1152/1153, pelo que só a primeira peregrinação 
poderia ser do conhecimento de Pedro Marcio, que participou na composição da HC até 1149 
(López Ferreiro 1901: IV 132, 268-269; López Sangil 2002: 97-98). Emma Falque Rey acrescen-
tou como hipóteses o conde Rodrigo, o anterior cúmplice da rainha, ou o infanção Pedro acima 
mencionado (2013: 421). O certo é que seria galego ou estaria próximo da corte régia, pois o 
conhecimento que tinha dos acontecimentos ocorridos na Galiza é notório. Da mesma família 
dos Trava, outros membros foram a Jerusalém ou pelo menos expressaram esse desejo através de 
doações (Fernández de Viana y Vieites 1991; Torres Sevilla-Quiñones de León 1999), pelo que a 
probabilidade de algum dos nobres referidos na crónica compostelana pertencer aos Trava é muito 
elevada11. 

Relativamente aos dois últimos capítulos mencionados, é relevante observar a tendência, 
quer de Geraldo quer de Pedro Marcio, de precisarem que ambos os aristocratas tinham esta-
do em Jerusalém, selecionando essa informação para a aditarem à identificação desses galegos, 
mesmo que esse facto pudesse ser posterior ao episódio narrado. Fazem-no ao relatar momentos 
em que os reis de Leão e Castela precisavam de auxílio, tanto prático como de aconselhamento, 
em dois episódios que são idênticos em vários aspetos. A sua presença em Jerusalém, fosse pela 
realização de uma das mais importantes peregrinações do período ou pela participação na defesa 
ou alargamento dos territórios latinos no Oriente, constituiria um fator de prestígio social que 

11	 Nicolas Jaspert considera que esta tendência tinha que ver com os conflitos que alguns membros do grupo mantinham 
com Gelmírez e a necessidade de procurarem outros centros de espiritualidade (2008: 159-161), enquanto Manuel Anto-
nio Castiñeiras González evoca os intercâmbios, designadamente artísticos, entre Compostela e Jerusalém permitidos pela 
presença de nobres importantes em ambos os santuários (2010: 46-48).



39

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

os destacaria e lhes conferiria influência, particularmente quando estava em causa a relação deli-
cada entre os monarcas e o prelado compostelano, independentemente da posição que tomassem 
quanto a este último —enquanto o conde Rodrigo participa numa conjura contra Gelmírez, o 
conde de Jerusalém anónimo defende-o junto do rei.

A correspondência dos patriarcas jerosolimitanos dirigida a Diego Gelmírez
Os objetivos louváveis das viagens a Jerusalém poderiam ter incutido também em Gelmírez o 
dever de libertar os piratas ingleses após uma batalha em que saíram derrotados pelos galegos, 
deixando-os partir para a Terra Santa (HC, I, 76). Assim lembrou Ermelindo Portela, que tam-
bém destacou este episódio como um momento em que os ideais de Cruzada e de “Reconquista” 
se cruzam na HC, ainda que “bajo la curiosa forma de la piratería”, tendo em conta que tanto os 
muçulmanos como os cruzados ingleses eram vistos como piratas pelos cronistas compostelanos, 
naquilo a que o autor chama os “efectos materiales de Cruzada y Reconquista” visíveis na crónica 
(Portela Silva 2016: 103-106).

Efetivamente, Gelmírez estava ciente da necessidade de enviar soldados para o Oriente: 
Geraldo transcreveu para a crónica compostelana uma carta de Veramundo ou Gormundo de Pi-
cquigny (1118-1128), escrita no início da década de 20 (HC, II, 28; Richard 1976). O patriarca 
de Jerusalém realça a situação difícil em que se encontravam os cristãos nesta cidade, consti-
tuindo esta carta um valioso documento que nos fornece informações em primeira mão da dura 
realidade que se vivia no Médio Oriente após o sucesso da Primeira Cruzada. Fica claro que os 
cristãos dos Estados latinos que se criaram após 1099, e particularmente a Cidade Santa, eram 
constantemente intimidados por muçulmanos ao seu redor, em concreto da Babilónia (Bagdade), 
Ascalão, Assur (Tiro) e Damasco, pelo que se apelava à ajuda do Ocidente, que em primeiro lugar 
seria militar, mas provavelmente também financeira. Jean Richard estabeleceu um paralelismo 
entre esta carta e as decisões que se tomaram no concílio da Naplouse de 16 de janeiro de 1120, 
onde se discutiram as contrariedades que a sociedade cristã enfrentava no Oriente: havia pobreza, 
fome e carência de contingentes armados que proporcionassem segurança às populações (Richard 
1976: 426-430). A reação muçulmana à ocupação cristã fazia-se sentir, começando nas camadas 
religiosas de cidades como Alepo e Damasco (Elisséeff 1993). 

O conteúdo de uma outra carta do patriarca Estêvão de la Ferté ou de Chartres (1128-1130), 
enviada em 1129 ou 1130 (Richard 1976; Castiñeiras González 2010: 46-47), é completamente 
distinto. Parece ter como único propósito tratar de negócios com a sé compostelana, que já seriam 
antigos, pois Estêvão começa por agradecer os benefícios que Gelmírez tantas vezes concedera 
ao Santo Sepulcro, pedindo de seguida que lhe fosse entregue a igreja de Nogueira, situada na 
diocese de Compostela (Suárez/Campelo 1950: 459; Castiñeiras González 2010: 46-47). Men-
ciona igualmente o seu enviado, o clérigo Aimerico, que certamente estaria incumbido de reco-
lher rendas e propriedades para o Santo Sepulcro, quiçá não somente junto de Diego Gelmírez 
(HC, III, 26.1). Alguns autores destacam também o desejo expresso por Estevâo de formar uma 
“confraternitas” entre as duas Igrejas (Castiñeiras González 2010: 46-47; Jaspert 2008: 162-164). 
Jean Richard encarou esta missiva como uma continuidade da carta anterior, na medida em que, 



Mariana Fonseca Barros

40

alguns anos após os rogos de Veramundo, o Santo Sepulcro passara a beneficiar de várias proprie-
dades em todas as dioceses da Hispânia e do sul do reino de “França”, nas quais se incluía a igreja 
de Nogueira (Richard 1976; Jaspert 2008: 158-159; JL 7318). 

Às ajudas militares e financeiras que o Oriente requeria podemos juntar o desejo do Oci-
dente de possuir relíquias vindas de Jerusalém, nomeadamente ligadas à vida de Cristo, que muito 
prestigiavam grandes santuários que competiam com a Terra Santa, como Roma e Compostela 
(Costa/Nascimento 2021). Esta ideia foi desenvolvida por Manuel Castiñeiras, que admitiu que 
Gelmírez teria interesse em comunicar com os patriarcas muito devido a esta procura de engran-
decimento da sua catedral. Com efeito, como relata a HC, Urraca ofereceu a Gelmírez outras 
relíquias vindas de Jerusalém além da cabeça de S. Tiago, entre elas um pedaço do sepulcro 
de Cristo, também trazido por Maurício em 1108 e deixado no mosteiro de São Zoilo (HC, I, 
112.2). Aquele investigador avança ainda que um Lignum Crucis de prata (HC, II, 57), oferenda 
da rainha e hoje conservado numa das capelas da catedral, foi porventura um presente de Estêvão, 
enviado através de Aimerico, cónego do Santo Sepulcro (Castiñeiras González 2010: 46-48)12. 
Como é habitual nesta obra, não conhecemos as cartas que circularam em sentido contrário, 
nem eventuais pedidos que Gelmírez fizesse, por seu turno, aos patriarcas. Mas recordemos que 
pouco antes da chegada da missiva de Veramundo, entre 1118 e 1119, dois cónegos compostela-
nos estiveram em Jerusalém, e que este mesmo patriarca referiu na sua carta um correspondente, 
nomeado apenas pela letra “R.”, que lhe trouxera notícias de Compostela (HC, II, 28). 

Da parte de Gelmírez, os contactos eram certamente promovidos, até porque se pretendia 
que se pensasse no arcebispo como o grande recurso dos seus contemporâneos mais importantes 
nas suas aspirações: embora em situações distintas, ambos os patriarcas escreveram com o intui-
to de pedir algo ao prelado, pelo que estes documentos colocavam a Igreja compostelana como 
“una hermana de las grandes iglesias patriarcales de la cristiandad” (Jaspert 2008: 166-167). Não 
esqueçamos que um dos objetivos de Gelmírez era precisamente o de ascender a patriarca, e a 
proximidade com os líderes espirituais do Oriente outorgava-lhe elevada notoriedade. Também 
neste sentido deveríamos entender a atribuição de alguns excertos do LSI ao patriarca Guilherme 
(1130-1145) (LSI, I, 22, 27) e o facto de Jerusalém surgir no final do texto como um dos locais 
onde este se escreveu, bem como o prólogo do primeiro Livro, onde o papa Calisto II consagra a 
obra, para que fosse revista, ao mesmo patriarca13, à abadia de Cluny e a Gelmírez, que assim se 
colocava ao lado das instituições e figuras eclesiásticas mais proeminentes da sua época.

Incentivo da peregrinação compostelana e da Cruzada hispânica
Se por um lado as partidas para a Terra Santa desde a Galiza tinham grande relevância no 
meio compostelano, por outro é nítido o desencorajamento dessas viagens noutras passagens 
da HC. Na década de 20 vemos Gelmírez a persuadir Bernardo, o tesoureiro da sua Igreja, a 

12	 Clérigo, aliás, que alguns identificaram com Aimerico Picaud (Jaspert 2008: 166-169; Catalán 2001: 807-808, 856), o 
que, na perspetiva destes investigadores, ligaria o cabido de Jerusalém à composição do LSI.

13	 A incongruência entre o período do pontificado de Calisto II (1119-1124) e o do governo de Guilherme (1130-1145) 
poderia indicar que se pensava no patriarca Gormundo/Veramundo (1118-1128) (Fita/Fernández-Guerra 1880: 49).



41

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

desistir da viagem a Jerusalém14. Pedro Marcio explica que o arcebispo receava que as obras da 
catedral sofressem com a ausência do tesoureiro, mas nitidamente se pode ler como Gelmírez 
substituiu aquela peregrinação por privilégios para a sua própria sé: aquilo que Bernardo qui-
sesse doar ao Santo Sepulcro e a outros Lugares Santos seria enviado através de mensageiros, 
enquanto o dinheiro que gastaria na jornada seria empregue na compra de um ornamento 
para a catedral de Compostela. O tesoureiro seguiu esse conselho e adquiriu um valioso cálice 
de ouro vindo de Toledo. Em contrapartida, recebeu de Gelmírez as mesmas prerrogativas que 
teria se tivesse peregrinado até à Terra Santa, sendo absolvido dos seus pecados (HC, III, 8 e 
9).

Na parte composta por Munio Afonso, existem algumas admoestações de Pascoal II (1099-
1118) relativamente aos hispanos que partiam para Jerusalém, nos primeiros anos do episcopado 
de Gelmírez, tendo em conta o perigo almorávida que era permanente na Península Ibérica (HC, 
I, 9.2 e 10.2; JL 5839 e JL 5861). Numa das missivas, enviada ao rei Afonso VI (1065-1109), 
segundo o manuscrito que Emma Falque Rey seguiu para a sua edição crítica, Pascoal II diz ter 
visto soldados hispanos em trânsito para Jerusalém (HC, I, 9.4; JL 5840; Falque Rey 1994: 88; 
Falque Rey 1988: 25). Além disso, o sumo pontífice refere que o rei de Leão e Castela o infor-
mara sobre a situação dos seus territórios, o que talvez tenha levado alguns autores a pensar que o 
monarca teria pedido ao papa que interviesse no sentido de interditar a movimentação de cruzados 
hispanos (Torres Sevilla-Quiñones de León 1999: 70; Fernández de Navarrete 1986: 37-38). O 
mesmo papa repete estes apelos numa outra carta dirigida a todos os súbditos do rei Afonso VI, 
cuja data não é consensual (HC, I, 39; JL 5863; Suárez/Campelo 1950: 96; Fernández de Navar-
rete 1986: 37-38). Esta missiva vem precedida na crónica por um texto possivelmente redigido 
na cúria romana, que menciona o mesmo assunto (HC, I, 38; Falque Rey 1994: 146; Suárez/
Campelo 1950: 95, 96). 

A inclusão de várias cartas de Pascoal II sobre este tema poderia revelar da parte de Munio 
Afonso uma preocupação com a situação que se vivia na região de fronteira nos primeiros anos 
do século XII, embora a transcrição de documentos seja característica do estilo deste cronista, 
havendo uma grande diversidade temática nas missivas papais que Munio copiou. De qualquer 
modo, existia de facto nesta época uma tendência dos papas para incitar à guerra frente ao Islão 
em solo hispânico em troca de promessas espirituais, o que levou muitos investigadores a refletir 
sobre a comparação que o Papado estabeleceria entre Cruzada no Oriente e “Reconquista”, ou 
mesmo sobre a possibilidade de os papas pregarem uma Cruzada hispânica15. Esta equiparação 
acaba por ser assumida abertamente por Calisto II com a bula Pastoralis oficii (JL 7116) e no I 
Concílio de Latrão, em 1123.

14	 1124, segundo Adeline Rucquoi (2012: 48-49) e Manuel Díaz y Díaz (1999: 90).

15	 Para alguns autores, a formação da ideia de Cruzada hispânica seria anterior ao concílio de Clermont de 1095 (Vetere 
2010: 99-100; Flori 2003: 406). Richard Fletcher não aceitou que se pudesse considerar a guerra contra o Islão no espaço 
peninsular como uma Cruzada antes do final do século XI, uma vez que apenas Urbano II e Pascoal II teriam começado 
a conceber essa luta como idêntica à que decorria na Palestina e na Síria (Fletcher 1984: 297-299). Vejam-se ainda as 
publicações de Alexander Bronisch (2006) e Benjamin Weber (2016).



Mariana Fonseca Barros

42

É na sequência destes acontecimentos que, segundo vários historiadores, Gelmírez teria feito 
o mesmo num concílio compostelano realizado a 18 de janeiro de 112516. Pedro Marcio informa 
o leitor dessa intenção do prelado (HC, II, 78.1) e copia de seguida o édito relativo ao concílio, 
onde se pode ler o apelo a que se abrisse um caminho nas regiões da Hispânia até ao Sepulcro do 
Senhor, caminho que era “mais breve e menos laborioso” (“breuius et multo minus laboriosum”), 
do mesmo modo que os cavaleiros de Cristo o tinham feito até Jerusalém, atribuindo-se indulgên-
cias plenárias a quem participasse na jornada ou tivesse capacidade para enviar combatentes (HC, 
II, 78.2). O texto não está isento de dúvidas: Richard Fletcher considerou que se tratara de um 
chamamento à Cruzada na Hispânia sem precedentes (Fletcher 1987: 43; Justo Fernández 2001: 
43; Jaspert 2008: 153). José Luis Martín viu neste discurso a intenção de que se conquistasse Mé-
rida, indispensável para preservar a dignidade metropolitana que a sé de Compostela tinha desde 
1120 (Martín 1996: 227-228). Manuel Díaz y Díaz detetou neste concílio alusões à peregrinação 
compostelana devido às referências ao perdão que se conseguiria como se se fosse a Jerusalém, pre-
ferindo-se, além disso, a Cruzada hispânica (Díaz y Díaz 1999: 89). Numa outra perspetiva, Carlos 
de Ayala Martínez encarou este concílio como a “apoteose de Gelmírez”, que pretendia afirmar-se 
como líder da Igreja hispânica, incitando a uma Cruzada na Hispânia a partir da qual se libertaria a 
Terra Santa (Ayala Martínez 2008: 413-415). Para Ermelindo Portela, ficara patente como Cruzada 
e “Reconquista” se identificavam, aludindo-se à guerra peninsular enquanto forma de se atingir 
Jerusalém, presumivelmente visando incursões no al-Andalus e a sua continuação por via marítima 
até à Palestina. O autor aventa até que o cronista responsável por esta parte da obra poderia conhe-
cer alguns planos para se avançar na conquista de território, uma vez que já escrevia nos anos 40 e, 
efetivamente, verificaram-se nesta altura sucessos militares cristãos relevantes (Portela Silva 2016: 
118-121; Pallares Méndez/Portela Silva 2006: 271-286). 

Por nosso lado, cremos que uma outra hipótese seria entender o discurso de Gelmírez no 
sentido figurativo. Assim, empreender a guerra contra os inimigos do Cristianismo dentro da 
Península Ibérica seria um outro meio de atingir Jerusalém, isto é, espiritualmente, não sendo 
necessário partir numa longa jornada. E, com efeito, o arcebispo concedia compensações a quem 
estivesse disposto a participar na empresa, as mesmas que atribuiria se, na realidade, os hispanos 
fossem ao Oriente. Inclinamo-nos, por isso, a concordar com a opinião de Jaime Justo Fernández, 
que não interpreta o texto de forma literal, mas atenta principalmente na menção à concessão 
de indulgências (Justo Fernández 2001: 42-43)17. De resto, a outorga de benefícios espirituais já 
havia sido referida por Gelmírez num concílio anterior, realizado na primavera de 1124. Dessa vez 
eram concedidos a todos os que na Hispânia morressem ao acometerem contra um violador da 
Paz de Deus ou ao renunciarem às armas no mesmo contexto, “como se morressem a caminho 
de Jerusalém” (“ac si in Hierosolimitano itinere mortuus esset”) (HC, II, 71.1)18. Ainda assim, 

16	 Na interpretação de Fernando López Alsina, seria o ano de 1126 (1999: 224-225).

17	 Este mecanismo foi utilizado por outras figuras do espaço peninsular no mesmo período, como Afonso Henriques, que 
pretendia ter efetivos que defendessem o seu território na fronteira (Marques 2001: 119).

18	 O regime de indulgências compostelano foi-se construindo progressivamente desde essa época à semelhança do romano 
(López Alsina 1999: 224-225).



43

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Jaime Justo Fernández não acredita no interesse de Diego Gelmírez na guerra peninsular junto 
à fronteira, evocando a distância a que a Galiza e o arcebispo estavam da zona fronteiriça com o 
Islão (Justo Fernández 2001: 42-43)19.

No Livro IV ou Historia Turpini do LSI20, as duas “Cruzadas” são equiparadas numa carta 
supostamente elaborada pelo papa Calisto II (1119-1124), forjada para ser datada do dia 25 de 
março de 1123, quando decorria o I Concílio de Latrão (LSI, IV, 26 = Herbers/Santos Noia 1998: 
appendix D; JL 7111; Herbers 2011: 124-127; López Alsina 2013: 362-363): Carlos Magno teria 
inaugurado a Cruzada na Hispânia e o arcebispo Turpin de Reims teria proclamado a concessão 
de indulgências, num concílio nessa cidade, aos que se integrassem nesse movimento. Seguindo 
esse exemplo, Urbano II apelara à Cruzada em Jerusalém no encontro de Clermont de 1095. Por 
seu lado, como vimos, a HC invoca as campanhas militares contra os muçulmanos hispanos à 
semelhança das que se organizavam na Terra Santa. Apesar da diferença, ambas as narrativas têm 
o mesmo propósito no que respeita à hierarquia da Igreja hispânica: ao ligar a “Reconquista” ao 
imperador carolíngio, libertador da Península Ibérica e simultaneamente peregrino jacobeu, o LSI 
subordinava a Hispânia ao apóstolo S. Tiago e, por extensão, ao bispo de Compostela, contraria-
mente às ideias neogóticas que sustentavam a supremacia de Toledo, conforme explicou Carlos 
de Ayala Martínez. Na HC, a intervenção de Gelmírez nos concílios de 1124 e 1125 extravasava 
os limites do seu poder, pois no primeiro proclamou a Paz de Deus em todo o reino da Hispânia 
e no segundo pregou para todo o povo cristão, quando era apenas legado papal nas províncias de 
Mérida e de Braga (Ayala Martínez 2008: 415 e 2020: 13-14; Suárez/Campelo 1950: 383; Justo 
Fernández 2001: 34-41). Além do desejo de possuir prerrogativas mais altas do que as que tinha 
—a legacia em toda a Hispânia, a primazia ou o patriarcado21—, acentuava-se a preeminência de 
Santiago de Compostela na luta contra os sarracenos, silenciando-se o papel de Toledo.

As ideias plasmadas no LSI acerca da Cruzada jerosolimitana vão ainda mais longe: esta 
não só imitava as campanhas encetadas por Carlos Magno em solo ibérico, como também se fazia 
graças à ajuda concedida por S. Tiago. Solicitada por um cruzado de linhagem francesa que lutava 
contra o “infiel” na Terra Santa, essa ajuda deveria ser reconhecida com a peregrinação em direção 
à Galiza (LSI, II, 9).

É curioso que na HC não haja referências à peregrinação feita em sentido inverso, de Je-
rusalém para Compostela. Quando Geraldo fala do culto ao apóstolo fora da Hispânia, não alude 
a territórios a leste da Alemanha e da Itália (HC, II, 50.1). Já no LSI diz-se que entre os peregri-

19	 Acerca da orientação do prelado de Compostela relativamente à guerra contra os Almorávidas e a realização da Cruzada, 
bem como o “programa ideológico” que Ermelindo Portela atribui aos dois concílios, leia-se a biografia que dedicou a 
Diego Gelmírez (2016: 99-121).

20	 Em concreto sobre esta narrativa, consulte-se o trabalho de Santiago López Martínez-Morás (2002).

21	 Neste sentido, Bernard Reilly notou que o arcebispo aspiraria a possuir a legacia em toda a Península Ibérica ou a digni-
dade de primaz (1982: 197-198). Por seu turno, Ermelindo Portela entendeu que o prelado se dirigia intencionalmente ao 
reino da Hispânia, isto é, ao espaço que pertencia ao domínio dos reis (2016: 120). Sobre a natureza do concílio de 1125, 
José Barreiro Fernández afirma que se tentou que fosse “nacional” (1970: 517) e Fernando Rodamilans Ramos refere a 
sua dimensão “universal”, provavelmente em resposta à bula de Calisto II que promulgava uma Cruzada hispânica (2020: 
111-114). 



Mariana Fonseca Barros

44

nos que visitavam a cidade galega encontravam-se os de Jerusalém, os de Antioquia e outros vin-
dos de territórios orientais (LSI, I, 17). Um outro conjunto de capítulos, incluindo o do cruzado 
francês, contém o relato de vários milagres de S. Tiago, realizados entre 1101 e 1104 em auxílio 
de peregrinos que iam ou vinham de Jerusalém e enfrentavam os perigos de uma viagem maríti-
ma. Estes milagres certificam o medo que se vivenciava nestas jornadas, não só no que respeitava 
ao mar em si e às tempestades que ameaçavam os viajantes, mas também aos muçulmanos que 
controlavam partes do Mediterrâneo (LSI, II, 7, 8, 9 e 10). Esta proteção do apóstolo poderia ser 
entendida como um favorecimento dessas deslocações (Rucquoi 2012: 47), mas em quase todos 
os milagres referidos os peregrinos salvos pelo apóstolo visitam o seu sepulcro em agradecimento; 
e até se refere, num deles, a contribuição financeira para as obras da catedral de Compostela. Nas 
palavras de Nicolas Jaspert, “la ciudad santa fue utilizada para subrayar tanto la amplitud geográ-
fica de la devoción a Santiago como la importancia de su culto” (Jaspert 2008: 166-168). Da mes-
ma opinião, Manuel Díaz y Díaz assinalou como Roma e Jerusalém se encontram em segundo 
plano na literatura jacobeia, de modo a realçar a peregrinação compostelana (Díaz y Díaz 1999). 
Isto não invalida que no Livro I do LSI se reconheça a importância das duas peregrinações, que 
são caracterizadas em conjunto: quem regressava de Jerusalém trazia a folha de palmeira, assim 
como quem visitava Santiago de Compostela levava a vieira, significando a primeira o triunfo so-
bre os vícios e a segunda as boas obras e o amor ao próximo (LSI, I, 17), descartando-se o papel 
da jornada que levava a Roma, e que teria menos adeptos por esta altura (Birch 1998: 150-186).

Conclusões
A maioria das informações sobre Jerusalém das duas principais narrativas compostelanas da pri-
meira metade do século XII favorece Compostela relativamente à Cidade Santa. Por um lado, a 
Historia Compostellana não esconde a enorme relevância que Jerusalém tinha para o Ocidente 
pouco tempo depois da Primeira Cruzada. As relíquias que de lá chegavam —acima de tudo as do 
apóstolo S. Tiago— e os peregrinos e cruzados que para lá partiam vão construindo na narrativa 
um foco de orientação da espiritualidade da época e um modelo de peregrinação para o cristão, 
em concreto o galego. Estas viagens colocam-se no plano internacional, visto partirem tanto 
da Galiza como de Inglaterra, e serem objeto de intervenção por parte do Papado, funcionando 
como um fator de distinção social no seio da nobreza galega. Além disso, a luta que decorria 
na Península Ibérica entre cristãos e muçulmanos toma como paradigma a Cruzada direcionada 
para o Oriente, nomeadamente no que se refere à concessão de indulgências. Por outro lado, 
Jerusalém é principalmente fonte de prestígio para Compostela, na medida em que as relíquias 
lá adquiridas lhe permitem competir com outras sés ibéricas e ambicionar regalias junto dos pa-
pas, e a correspondência enviada a Diego Gelmírez pelos patriarcas ajuda a cimentar a imagem 
deste prelado como um seu igual, e como a primeira figura da Igreja hispânica. As deslocações à 
cidade revertem em propriedades para a sua diocese ou são instrumentalizadas com o intuito de 
procurar importantes privilégios junto da Santa Sé, sendo especialmente úteis para o transporte 
mais ou menos seguro de dinheiro através de regiões temidas pelos legados do bispo. Esta jornada 
ganhava, portanto, duas dimensões —a espiritual/penitencial e a negocial. O prelado procuraria 



45

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

advertidamente aqueles que partiam da Galiza como peregrinos ou cruzados, que já eram seus 
conhecidos e que se destacavam por serem competentes e dissimulados. Noutros momentos, es-
tas viagens são desincentivadas para se reterem recursos humanos e financeiros usados na guerra 
hispânica contra o perigo almorávida, na valorização da peregrinação compostelana e no enrique-
cimento da catedral com a doação de ornamentos. Neste contexto, Jerusalém surge como uma 
meta abstrata que os hispanos podiam atingir sem saírem dos seus territórios.

O Liber Sancti Iacobi atesta, do mesmo modo, a vantagem de Compostela face à Cidade 
Santa. Sem deixar de sublinhar como a jornada ao Oriente e a compostelana eram similares em 
vários aspetos e que a primeira deveria ser protegida, esse amparo é sempre resultado da ação 
de S. Tiago. Consequentemente, requer uma manifestação prática da devoção ao apóstolo, quer 
seja por meio da peregrinação à Galiza, quer até com o contributo para a prossecução das obras 
da catedral de Santiago de Compostela. No âmbito bélico, a Cruzada em Jerusalém, encorajada 
e sancionada pelo mesmo apóstolo, era conduzida como aquela que, segundo a tradição veicula-
da pelo texto, libertara o seu túmulo na Galiza séculos antes. Diego Gelmírez e o seu contorno 
procuravam, assim, reagir à popularidade que o outro extremo do Mediterrâneo ia ganhando.

Bibliografia
Amaral, Luís Carlos/Barroca, Mário Jorge (2012): A condessa-rainha: Teresa, Lisboa: Círculo de 

Leitores.
Ayala Martínez, Carlos de (2008): Sacerdocio y Reino en la España Altomedieval: iglesia y poder 

político en el occidente peninsular, siglos VII-XII, Madrid: Sílex.
Ayala Martínez, Carlos de (2009): “Definición de cruzada: estado de la cuestión”. Clío & Crimen 

6, pp. 220-223.
Ayala Martínez, Carlos de (2020): “¿Reconquista o reconquistas? La legitimación de la guerra 

santa peninsular”. Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino 32, pp. 
3-20. 

Barreiro Fernández, José Ramón (1970): “Concilios provinciales compostelanos”. Composte-
llanum 15.4, pp. 511-552. 

Barros, Mariana Fonseca (2018): A imagem de “Portugal” na Historia Compostellana (século XII), 
tese de Mestrado, Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto.

Birch, Debra (1998): Pilgrimage to Rome in the Middle Ages: continuity and change, Woodbridge: 
The Boydell Press.

Bronisch, Alexander Pierre (2006): “En busca de la guerra santa. Consideraciones acerca de un 
concepto muy amplio (el caso de la Península Ibérica, siglos VII-XI)”. Baloup, Daniel/Jos-
serand, Philippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sainte. Guerre, idéologie et religion dans 
l’espace méditerranéen latin (XIe-XIIIe siècle). Actes du Colloque international tenu à la Casa 
de Velázquez (Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le 
Mirail, pp. 91-113 [DOI: https://doi.org/10.4000/books.pumi.41358].



Mariana Fonseca Barros

46

Cardini, Franco (1971): Le Crociate tra il mito e la storia, Roma: Istituto di Cultura Nova Civitas.
Cardini, Franco (1992): “Cruzada y peregrinación”. Viajeros, peregrinos, mercaderes en el Occidente 

Medieval. XVIII Semana de Estudios Medievales. Estella, 22 a 26 de Julio de 1991, Pamplona: 
Gobierno de Navarra Departamento de Educación y Cultura, pp. 115-120.

Castiñeiras González, Manuel Antonio (2010): “Compostela, Bari y Jerusalén: tras las huellas 
de una cultura figurativa en los Caminos de Peregrinación”. Ad Limina. Revista de Inves-
tigación del Camino de Santiago y de las Peregrinaciones I, pp. 15-51 [DOI: http://dx.doi.
org/10.61890/adlimina/1.2010/10].

Catalán, Diego (2001): La épica española. Nueva documentación y nueva evaluación, Madrid: Fun-
dación Ramón Menéndez Pidal.

Costa, Paula Pinto/Nascimento, Renata Cristina de Sousa (2021): A Visibilidade do Sagrado. Re-
líquias Cristãs na Idade Média, 2ª edição, Curitiba: Editora Appris.

Deswarte, Thomas (2006): “Entre historiographie et histoire: aux origines de la guerre sainte 
en Occident”. Baloup, Daniel/Josserand, Philippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sain-
te. Guerre, idéologie et religion dans l’espace méditerranéen latin (XIe-XIIIe siècle). Actes du 
Colloque international tenu à la Casa de Velázquez (Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Tou-
louse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 67-90 [DOI: https://doi.org/10.4000/
books.pumi.41348].

Deswarte, Thomas (2010): Une Chrétienté romaine sans pape: l’Espagne et Rome (586-1085), Par-
is: Classique Garnier.

Díaz y Díaz, Manuel C. (1988): El Códice Calixtino de la Catedral de Santiago: estudio codicológico 
y de contenido, com a colaboração de María Araceli Garcia Piñeiro e Pilar del Oro Trigo, 
Santiago de Compostela: Centro de Estudios Jacobeos.

Díaz y Díaz, Manuel C. (1999): “Las tres grandes peregrinaciones vistas desde Santiago”. Caucci 
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso Inter-
nacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 81-97.

Elisséeff, Nikita (1993): “The Reaction of the Syrian Muslims after the Foundation of the 
first Latin Kingdom of Jerusalem”. Shatzmiller, Maya (ed.): Crusaders and Muslims in 
Twelfth-Century Syria, Leiden/Nova Iorque/Colónia: Brill, pp. 162-172 [DOI: https://doi.
org/10.1163/9789004477513_011].

Falque Rey, Emma (ed.) (1988): Historia Compostellana, Turnhout: Brepols (Corpus Christiano-
rum. Continuatio Medievalis, vol. 70). 

Falque Rey, Emma (trad.) (1994): Historia Compostelana, Madrid: Ediciones Akal. 
Falque Rey, Emma (2013): “Peregrinos y peregrinación a Compostela y Jerusalén en el s. XII a la 

luz de la Historia Compostelana”. Beltrán Cebollada, José Antonio et al. (ed.): Otium cum 
dignitate: Estudios en homenaje al profesor José Javier Iso Echegoyen, Zaragoza: Universidad de 
Zaragoza, pp. 417-426.

Fernández de Navarrete, Martín (1986): Españoles en las Cruzadas, Madrid: Polifemo.



47

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Fernández de Viana y Vieites, José Ignacio (1991): “Documentos sobre peregrinos gallegos a Je-
rusalén en la Edad Media”. Estudios Mindonienses 7, pp. 405-421.

Fita, Fidel/Fernández-Guerra, Aureliano (1880): Recuerdos de un viaje a Santiago de Galicia, Ma-
drid: Imprenta de los Sres. Lezcano y Compª.

Fletcher, Richard Alexander (1984): Saint James’s Catapult. The Life and Times of Diego Gelmírez 
of Santiago de Compostela, Oxford: Oxford University Press.

Fletcher, Richard A. (1987): “Reconquest and crusade in Spain c. 1050-1150”. Transactions of the 
Royal Historical Society 5.37, pp. 31-47.

Flori, Jean (2003): “Jerusalén y las Cruzadas”. Le Goff, Jacques/Schmitt, Jean-Claude (eds.): 
Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid: Akal, pp. 401-412.

Flori, Jean (2006): “La formation des concepts de guerre sainte et de croisade aux XIe et XIIe 
siècles: prédication papale et motivations chevaleresques”. Baloup, Daniel/Josserand, Phi-
lippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sainte. Guerre, idéologie et religion dans l’espace médi-
terranéen latin (XIe-XIIIe siècle). Actes du Colloque international tenu à la Casa de Velázquez 
(Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 
133-157 [DOI: https://doi.org/10.4000/books.pumi.41378].

González Rodríguez, Ángel (1957): “Galicia y los Santos Lugares en el Medievo”. Compostella-
num 2.2, pp. 208-217.

Graboïs, Aryeh (1998): Le pèlerin occidental en Terre Sainte au Moyen Age, Paris/Bruxelles: De 
Boeck Université.

Hamilton, Bernard (1999): “The way to Rome and Jerusalem pilgrim routes from France and 
Germany at the time of the crusades”. Caucci von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santi-
ago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, Santiago de 
Compostela: Xunta de Galicia, pp. 135-144.

Hehl, Ernst-Dieter (1999): “Cruzada y peregrinación bajo el signo de la Imitatio Christi”. Caucci 
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso In-
ternacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 145-159.

Herbers, Klaus (1984): Der Jakobskult des 12. Jahrhunderts und der «Liber Sancti Jacobi». Stud-
ien über das Verhältnis zwischen Religion und Gesellschaft im hohen Mittelalter, Wiesbaden: 
Steiner.

Herbers, Klaus/Santos Noia, Manuel (eds.) (1998): Liber Sancti Iacobi. Codex Calixtinus, San-
tiago de Compostela: Xunta de Galicia.

Herbers, Klaus (2011): “‘Historia Compostellana’ und ‘Liber Sancti Jacobi’ – Die Über-
lieferung päpstlicher Schreiben zwischen historiographischer Propaganda und prag-
matischer Schriftlichkeit im 12. Jahrhundert”. Herbers, Klaus/Fleisch, Ingo (eds.): 
Erinnerung – Niederschrift – Nutzung. Das Papsttum und die Schriftlichkeit im mi-
ttelalterlichen Westeuropa, Berlin: Walter de Gruyter, pp. 119-136 [DOI: https://doi.
org/10.1515/9783110253719.119].



Mariana Fonseca Barros

48

Jaffé, Philippus et al. (ed.) (1885-1889): Regesta pontificum romanorum ab condita ecclesia ad 
annum post Christum natum MCXCVIII, Leipzig: Veit, 2 vols. 

Jaspert, Nicolas (2008): “Peregrinos gallegos a Palestina y las relaciones entre los cabildos de 
Compostela y Jerusalén en el siglo XII”. POTESTAS. Revista del Grupo Europeo de Investi-
gación Histórica 1, pp. 149-169.

Justo Fernández, Jaime (2001): “Los Concilios Compostelanos de Diego Gelmírez”. Revista Es-
pañola de Derecho Canónico 58.150, pp. 9-50.

Labande, Edmond René (1958): “Recherches sur les pèlerins dans l’Europe des XIe et XIIe siè-
cles”. Cahiers de Civilisation médiévale 2, pp. 159-169.

Lock, Peter (2006): The Routledge companion to the Crusades, London: Routledge [DOI: https://
doi.org/10.4324/9780203389638].

López Alsina, Fernando (1999): “Años Santos Romanos y Años Santos Compostelanos”. Caucci 
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso In-
ternacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 213-242. 

López Alsina, Fernando (2013): “Diego Gelmírez, las raíces del Liber Sancti Jacobi y el Códice 
Calixtino”. O século de Xelmírez, Consello da Cultura Galega, pp. 301-386.

López Alsina, Fernando (2015): La Ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media, 2ª edi-
ção, Santiago de Compostela: Consorcio de Santiago/Universidad de Santiago de Compostela.

López Ferreiro, Antonio (1901): Historia de la Santa A. M. Iglesia de Santiago de Compostela, 
Santiago de Compostela: Seminario Conciliar Central, tomo 4.

López Martínez-Morás, Santiago (2002): Épica y Camino de Santiago: en torno al Pseudo-Turpín, 
A Coruña: Ediciós do Castro.

López Sangil, José Luis (2002): La nobleza altomedieval gallega: la familia Froilaz Traba, A Co-
ruña: Toxosoutos.

Marques, José (2001): “Peregrinos e peregrinações medievais do ocidente peninsular nos cami-
nhos da Terra Santa”. Ramos, Luís de Oliveira/Ribeiro, Jorge Martins/Polónia, Amélia 
(coords.): Estudos em homenagem a João Francisco Marques, Porto: Faculdade de Letras da 
Universidade do Porto, pp. 101-121, vol. II.

Martín, José-Luis (1996): “Reconquista y Cruzada”. Studia Zamorensia 3, pp. 215-241. 
Martins, Mário (1957): Peregrinações e Livros de Milagres na nossa Idade Média, 2ª edição, Lisboa: 

Edições Brotéria.
Micheau, Françoise (1979): “Les itinéraires maritimes et continentaux des pèlerinages vers Jéru-

salem”. Occident et Orient au Xe siècle: actes du IXe Congrès de la Société des historiens mé-
diévistes de l’Enseignement Supérieur Public. Dijon, 2-4 juin, 1978, Paris: Les Belles Lettres, 
pp. 79-104.

Moralejo, Abelardo/Torres, Casimiro/Feo García, Julio (trads.) (1998): Liber Sancti Jacobi: “Co-
dex Calixtinus”, reedição preparada por Xosé Carro Otero, Pontevedra: Xunta de Galicia.



49

Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Niermeyer, Jan Frederik/Van de Kieft, C. (eds.) (2002): Mediae latinitatis lexicon minus, 2ª edição 
revista, Leiden/Boston: Brill, vol. I.

Oliveira, Luís Filipe (2020): “Os tempos da cruzada, da conversão e do martírio”. Caetano, Joa-
quim Oliveira/Macias, Santiago (eds.): Guerreiros e Mártires. A Cristandade e o Islão na 
formação de Portugal, Lisboa: Museu Nacional de Arte Antiga/Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, pp. 44-53.

Pallares Méndez, María del Carmen/Portela Silva, Ermelindo (2006): “Compostela y Jerusalén: 
Reconquista y cruzada en el tiempo de Diego Gelmírez”. Mínguez Fernández, José Ṁaría/
Ser Quijano, Gregorio del (coords.): La Península en la Edad Media: treinta años después. 
Estudios dedicados a José-Luis Martín, Salamanca: Universidad de Salamanca, pp. 271-286.

Portela Silva, Ermelindo (2016): Diego Gelmírez (c. 1065-1140). El báculo y la ballesta, Madrid: 
Marcial Pons.

Reilly, Bernard Francis (1982): The Kingdom of León-Castilla under Queen Urraca (1109 1126), 
Princeton: Princeton University Press. 

Renzi, Francesco (2021): Mauricius Bracarensis archiepiscopus, quae est civitas Hispaniae: le fonti 
narrative europee sull’arcivescovo di Braga e antipapa Gregorio VIII Maurizio “Burdino” (sec-
oli XII-XIII), Porto: CITCEM-Centro de Investigação Transdisciplinar Cultura, Espaço e 
Memória [DOI: https://doi.org/10.21747/9789898970329/mau].

Renzi, Francesco (2023): “A Cristianização da guerra na Idade Média (séculos VI-XI)”. Itinera-
rium 69.229, pp. 93-124.

Richard, Jean (1976): “Quelques textes sur les premiers temps de l’Église Latine de Jérusalem”. 
Orient et Occident au Moyen Âge: contacts et relations (XIIe-XVe s.), London: Variorum 
Reprints, pp. 420-430. 

Riley-Smith, Jonathan (1986): The First Crusade and the idea of the Crusading, London: Athlone 
Press.

Riley-Smith, Jonathan (1997): The First Crusaders, 1095-1131, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Ríos Saloma, Martín Federico (2011): La Reconquista. Una construcción historiográfica (siglos 
XVI-XIX), Madrid: Marcial Pons. 

Rodamilans Ramos, Fernando (2020): “Los concílios legatinos de Diego Gelmírez (1121-1125)”. 
Pulido, Manuel Lázaro/Morujão, Carlos (eds.): Pensar la Edad Media cristiana. Concilios, 
conciliarismo y teología en la Edad Media… (y otros estudios), Madrid: Sindéresis, pp. 95-116.

Rucquoi, Adeline (2012): “Peregrinos de España a Jerusalén y Roma (siglos X-XIII)”. Caucci von 
Saucken, Paolo Giuseppe (ed.): Peregrino, ruta y meta en las peregrinationes maiores. VIII 
Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 
41-60.

Russo, Luigi (2018): I crociati in Terrasanta. Una nuova storia (1095-1291), Roma: Carocci Edi-
tore.



Mariana Fonseca Barros

50

Sigal, Pierre André (1974): Les marcheurs de Dieu: pèlerinages et pèlerins au Moyen Age, Paris: 
Armand Colin.

Suárez, Manuel/Campelo, José (trads.) (1950): Historia Compostelana, o sea Hechos de D. Diego 
Gelmírez, primer arzobispo de Santiago, Santiago de Compostela: Editorial Porto. 

Torres Sevilla-Quiñones de León, Margarita C. (1999): “Cruzados y peregrinos leoneses y caste-
llanos en Tierra Santa (ss. XI-XII)”. Medievalismo 9, pp 63-82.

Tyerman, Christopher (1998): The invention of the Crusades, Toronto: University of Toronto 
Press.

Vetere, Benedetto (2010): “Europa Mediterránea: Peregrinos y guerreros, peregrinos guerreros”. 
Ad Limina. Revista de Investigación del Camino de Santiago y de las Peregrinaciones I, pp. 
81-110 [DOI: http://dx.doi.org/10.61890/adlimina/1.2010/21].

Webb, Dianna (2002): Medieval European pilgrimage, c. 700-c. 1500, Houndmills/New York: 
Palgrave [DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-4039-1380-7].

Weber, Benjamin (2016): “El término ‘cruzada’ y sus usos en la Edad Media. La asimilación 
lingüística como proceso de legitimación”. Ayala Martínez, Carlos de/Henriet, Patrick/
Palacios Ontalva, J. Santiago (eds.): Orígenes y desarrollo de la guerra santa en la Península 
Ibérica. Palabras e imágenes para una legitimación (siglos X-XIV), Madrid: Casa de Veláz-
quez, pp. 221-234.



51

Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual 
dos franciscanos santiagueses nunha análise comparativa1

Lúa Blanca Garea Garrido — Universidade de Santiago de Compostela 

1. Introdución
A finais do século pasado, un artigo de Luis García Ballester confirmaba o papel central compos-
telán no coñecemento dos saberes científicos dentro da península ibérica no s. XIII ao poñer de 
manifesto a presenza de tres studia das ciencias naturais na cidade compostelá descoñecidos até 
aquel momento: os conventos de franciscanos e dominicos e a sede episcopal (1996: 152). Así, 
o documento facía que o investigador reconsiderase algunhas cuestións sobre o interese destas 
ordes (1996: 146) pola filosofía natural e as matemáticas, relacionadas coa astronomía e a astro-
loxía, a metafísica ou a xeometría, e determinase que a súa orixe non debía situarse nos anos 60 
dese século nas zonas de Cartaxena e Murcia, tal como se pensaba até aquel momento, senón que 
tiñan a súa orixe uns corenta anos antes e no noso territorio (1996: 153). 

A fonte grazas á que xorde esta hipótese é o fol. 1r do manuscrito Città del Vaticano, Biblio-
teca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 659 (en adiante Vat. Lat. 659), no que temos noticia dunha 
serie de préstamos bibliográficos entre a sede episcopal e os mosteiros de franciscanos e domi-
nicos relativos a materias da filosofía natural2. Este intercambio de obras, utilizadas polos frades 
mendicantes composteláns cun obxectivo posiblemente orientado ao seu estudo e divulgación, 
non ten unicamente importancia pola súa existencia en si ou pola constatación dun cambio nas 
orixes dos estudos científicos por parte dos mendicantes hispánicos, senón que ten tamén o seu 
papel e razón de ser nun contexto moito máis amplo. 

A pesar da exactitude e completeza do traballo de García Ballester, existen aínda moitas 
incógnitas sobre o desenvolvemento dos estudos naturais nestes centros composteláns, algunhas 

1	 Esta publicación forma parte dun proxecto de tese financiado polas Axudas de apoio á etapa predoutoral da Consellería 
de Educación, Ciencia, Universidades e Formación Profesional da Xunta de Galicia (ED481A), así como do proxecto 
LETRA (Lectura, comentario y traducción de autores clásicos en la Edad Media hispánica: estudio, edición y catálogo; 
PID2024-157100NA-I00).

2	 Biblioteca Apostólica Vaticana, Vat. Lat. 659, fol. 1r. Dixitalizado en: https://digi.vatlib.it/mss/detail/Vat.lat.659 [última 
consulta: 06/10/2025].



Lúa Blanca Garea Garrido

52

das cales foron xa postas de manifesto no final da publicación do devandito investigador (1996: 
164), relacionadas co proceso de nacemento e conformación destes studia, as particularidades da 
actividade levada a cabo, a procedencia das obras que incluíu o seu corpus científico e literario ou 
a súa desaparición, pois a partir de 1230 non volvemos ter noticia deste labor. Neste sentido, un 
dos problemas para tratar de resolver estes aspectos adoita ser precisamente a falta de testemuños 
que avalen ou permitan afondar na cuestión. Así, as circunstancias obrigan a utilizar perspectivas 
e metodoloxías alternativas que permitan achegarse ao estudo destes centros e do papel de San-
tiago como parte da historia da ciencia ibérica. 

Neste sentido, unha das vías de aproximación á cuestión é a análise comparativa. Este en-
foque non é novo dentro da traxectoria do estudo desta materia, o propio García Ballester (1996: 
159-160) xa poñía en relación os centros composteláns cos de Oxford ou París3. Así, o presente 
traballo desenvolverá unha nova interpretación en forma de proposta metodolóxica, facendo unha 
relectura dos casos comparados con anterioridade e analizando outros dous non estudados ata 
agora, contribuíndo así á hipótese de que a metodoloxía comparativa representa unha técnica útil 
para afondar nesta tradición cando o estado da cuestión e fontes primarias non permiten extraer 
novas conclusións sobre a materia e posibilitando tamén situar contextualmente de forma máis 
precisa o noso caso de estudo principal4. 

Esta aproximación metodolóxica estará dividida en catro partes. A primeira expoñerá o 
obxecto de estudo de base, é dicir, o caso compostelán. As restantes seccións están centradas nos 
tres obxectos de comparación: os centros de Oxford e París, o caso francés do Vallis Viridis e o 
caso italiano de Sarnano. No primeiro dos casos, o de Oxford e París, a comparación vén dada 
pola propia análise do Vat. Lat. 659 fol. 1r por parte de García Ballester (1996: 159-161), quen 
a pesar de non realizar un estudo comparativo como tal, considera aspectos relacionados entre 
estes ámbitos, sendo a razón principal do cotexo entre eles o seu período de actividade intelectual 
a principios do s.XIII e o uso compartido de determinadas obras ou materias. 

En segundo lugar serán obxecto de comparación o caso compostelán e o do chamado Vallis 
Viridis, un dos primeiros conventos franciscanos parisienses, que aparece na primeira das análises 
do Vat. Lat. 659, feita por De Bruyne en 1930. Nela, o autor poñía en dúbida que o corpus de 
obras científicas utilizado polos frades mendicantes de principios do s. XIII puidese pertencer a 

3	 Matizamos, con todo, que aínda que realmente os frades dominicos santiagueses tomaron tamén parte nesta cuestión, 
como será manifestado, este estudo estará centrado unicamente nos seus irmáns franciscanos debido á imposibilidade de 
incluír as dúas perspectivas nestas páxinas. Desta forma, entenderemos os casos dos franciscanos e dominicos de Oxford 
e París mencionados por García Ballester como un único bloque, pero comparándoo unicamente co caso franciscano 
santiagués. Con todo, poñemos de relevo a análise completa de García Ballester, que incluía a perspectiva dos dominicos 
parisienses de Saint-Jacques (García Ballester 1996: 146, 152-153, 160).

4	 Neste sentido cómpre ter en conta as aportacións de Capelli (2013) sobre os estudos comparativos e a literatura medieval, 
considerando cuestións como o alcance de diferentes disciplinas que engloba hoxe o estudo da literatura medieval, desta-
cando así a súa faceta interdisciplinaria e transversal, e sendo a perspectiva cultural comparativa de axuda para o afonda-
mento nestes estudos. Temos así mesmo en conta certas limitacións ou dificultades no referente á análise comparativa no 
contexto da literatura medieval, como foron postas de manifesto por Domínguez Prieto (2005), así como as consideracións 
de Holmes e Standen (2015) sobre a necesidade de examinar os estudos medievais dende unha perspectiva comunicativa 
diferente da eurasiática e os achegamentos á cuestión baixo a premisa de “What was ›global‹ in the Middle Ages?”. 



53

Cando Compostela comungou coa ciencia

un convento hispano debido ás prematuras datas recollidas, de aí que a pesar de estar sinaladas en 
eras hispánicas obviase ese matiz e situase o corpus na segunda metade do século e non na pri-
meira e, ademais, aportase a lectura de Vallis Viridis en lugar de Vallis Dei, que poñería o foco non 
en Santiago, senón neste convento franciscano francés, que foi nun primeiro momento situado en 
Saint-Denis e pouco despois trasladado a Saint-Germain (De Bruyne 1996: 230). Así, aínda que 
esta errónea identificación fora xa corrixida coa publicación de Castro (1993), cómpre reflexionar 
sobre as similitudes e diferencias entre os dous casos.

O último obxecto de comparación nesta análise é o do mosteiro franciscano de Sarnano, 
en Macerata (Italia), pero a xustificación para a comparación con este caso é significativamente 
diferente das anteriores. Aínda que esta cuestión será explicada en detalle no apartado correspon-
dente, a relación indirecta entre os dous espazos xeográficos vén dada pola produción científica de 
Pedro o Galego, bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267 pero de orixe galega, do que conservamos 
tres obras, parte dunha das cales pode atoparse hoxe no devandito Sarnano. 

2. Todos os camiños levan a Compostela
Tal e como xa expoñía García Oro (2006: 17-22), os mendicantes chegan ao territorio peninsular 
no s. XIII baixo dúas premisas: como peregrinos a Santiago e como misioneiros para o Islam, 
asentándose nas principais vías de comunicación Xacobeas, é dicir, en dirección a Santiago, con-
cretamente en lugares como Vitoria, Burgos, León ou Oviedo. Estes asentamentos teñen unha 
natureza urbana e estratéxica, e o caso particular de Santiago ten unha especial importancia por 
ser a cidade que neste momento o representa todo: é metrópole e padroado relixiosos, señorío 
territorial e meta de tódolos camiños (García Oro 2006: 22). 

A temperá creación destes mosteiros provoca posteriormente o desenvolvemento de diver-
sas teorías sobre o seu xurdimento. No caso compostelán, a creación dos mosteiros franciscano e 
dominico se relaciona coas propias peregrinacións de san Francisco e san Domingo de Guzmán a 
Compostela5. Manso Porto (2014: 19-21) bosquexa o proceso polo cal se establece o relato da fun-
dación do mosteiro franciscano de Compostela da man do propio santo, sinalando como durante 
o s. XIII non temos aínda noticias del, no XIV queda consolidada esta tradición e posteriormente 
no XVI escoitamos as novas da fundación do convento de Val de Deus por parte de san Francisco. 

Ademais, a posición estratéxica dos mosteiros mendicantes non inflúe unicamente no seu 
proceso de asentamento, senón tamén nas actividades intelectuais ás que dedican parte dos seus 
labores. Como ben sabemos, os mendicantes son parte da tendencia intelectual e escolástica da 
Europa do s. XIII, polo que as súas comunidades destacan pola súa práctica libraria, por con-
verterse en posuidores de libros, en casas de estudos, studia generalia ou incluso universidades 
nacidas da copia sistemática e estudo de libros (García Oro 2006: 95-96).

5	 Pérez Rodríguez (2018: 97) destaca ademais como a competencia entre ordes relixiosas no que se refire ás súas orixes 
adoitaba ser común, como é o caso dos mosteiros de Sobrado e Oseira ou precisamente, aínda que de menos renome, o dos 
dominicos e franciscanos. Así mesmo o investigador pon de manifesto as particularidades do asentamento dos mendicantes 
no reino de Galicia, destacando a súa cronoloxía e repartimento xeográfico, que aínda que non son obxecto de estudo aquí, 
son de relevancia para a comprensión do panorama xeral galego nesta cuestión. 



Lúa Blanca Garea Garrido

54

E así, os seus estudos non teñen unicamente un carácter teolóxico ou litúrxico. É de rele-
vancia que fe e ciencia, predicación e filosofía natural, converxen neste momento nos contextos 
mendicantes6. Neste sentido, a consideración de Compostela como parte da tradición mendicante 
do estudo da filosofía natural foi confirmada por García Ballester no seu traballo de 1996. Con 
todo, o xermolo da cuestión non nace aí, senón case setenta anos antes, concretamente en 1930, 
co descubrimento na Biblioteca Apostólica Vaticana do xa mencionado fol. 1r do manuscrito Vat. 
Lat. 659 da man de De Bruyne. 

A primeira análise deste foi a concibida neste momento polo investigador belga, pero des-
pois sería fortemente rexeitada e corrixida polos estudos de Castro (1993) e García Ballester 
(1996). Tal e como o describe De Bruyne (1930: 229-230), o documento que estamos a tratar, 
escrito en gótica francesa cara a metade do s. XIII, está dividido en cinco entradas, con tres es-
crituras diferentes e recollendo en eras hispánicas as datas nas que foron retirados, seguramente 
pertencendo este rexistro ao prestameiro, unha serie de libros dunha mesma biblioteca, situada 
nun posible Vallis Dei, nun período que comprende nove anos, e incluíndo ademais o nome das 
persoas que recollían eses volumes.  A continuación, faise a primeira transcrición do documento.

O problema principal deste estudo ten que ver coa negación da relación entre o corpus bi-
bliográfico mencionado e o territorio compostelán. Sesenta e tres anos despois a análise de Castro 
corrixe os erros iniciais, pois argumenta que o estudo previo deu lugar a unha “graciosa teoría” 
(1993: 151) derivada da crenza do investigador francés de que como os manuscritos mencionados 
neste rexistro eran demasiado científicos para pertencer a un mosteiro español, foron ignoradas 
as datas en eras hispánicas7, a orixe hispánica dos nomes dos frades mencionados e o nome do 
mosteiro en cuestión, interpretando que onde o documento di Vallis Dei debía lerse en realidade 
Vallis Viridis, e que por tanto facía referencia a un mosteiro franciscano próximo á universidade 
de París (1993: 151). 

Con todo, a pesar dos grandes avances que supuxo na interpretación da cuestión, afianzando 
a correcta lectura de Vallis Dei, a análise de Castro (1993) non estivo libre de erros. Existe no 
seu traballo un defecto fundamental: o feito de que no documento non aparece unicamente men-
cionada a participación dos frades franciscanos. Isto foi corrixido no estudo de García Ballester 
(1996: 157-158), recoñecendo nel a presenza de dous irmáns menores do mosteiro de Val de Deus 
e un da orde de predicadores, é dicir, de Bonaval8. Esta corrección de García Ballester amplía o xa 
exposto con anterioridade, matizando a identificación dunhas 48 obras recollidas explicitamente 
en 39 ou 40 volumes, ademais dalgunhas outras que non poden ser identificadas. Delas, apunta 

6	 Tal e como xa resume Lázaro Pulido (2013: 92): “La naturaleza entendida como el resultado del acto creador de Dios se 
asocia en el siglo XII a la curiosidad intelectual, en un humanismo del microcosmos del hombre creado que va a provocar 
diferentes tipologías de pensamiento, reacciones y respuestas que en el siglo XIII se favorece por la consumación de un 
contexto geográfico, económico y social que toma carta de naturaleza en la escolástica renovada de las órdenes mendican-
tes: dominicos y franciscanos”. Do mesmo xeito, o investigador destaca que esta visión sobre a natureza e o seu estudo 
non está necesariamente ligada aos contextos universitarios, senón que está presente tamén noutros ambientes.

7	 Considerando xa que logo De Bruyne que as datas recollidas pertencerían á década dos anos 60 do s. XIII (1930: 229-230) 
e Castro (1993: 151-152) aos anos 20 do mesmo século. 

8	 A saber: Petrus Oduarii e Johannes Fernandi no primeiro caso e Martinus Fernandi no segundo. 



55

Cando Compostela comungou coa ciencia

tamén, 33 pertencerían á materia astronómica, astrolóxica ou de filosofía natural en xeral (1996: 
157). Nesta nova interpretación cobrará tamén un papel importante o descoñecemento do pro-
pietario real dos manuscritos e a súa falta no inventario da biblioteca de Bernardo II de 1236. Para 
el, con todo, existían dúas posibilidades: que pertencesen a Bernardo II pero foran doadas antes 
da creación do catálogo, ou ben que pertencesen á biblioteca episcopal e non aparecesen por tanto 
no inventario persoal do bispo (García Ballester 1996: 158)9. 

O corpus ao que nos estamos a referir, aínda que demasiado amplo para reflexar aquí10 pero 
citando o resumo que facía García Ballester na súa propia análise, comprende obras científicas 
pertencentes á tradición greco-árabe, especialmente as traducidas ao latín en Toledo durante a 
segunda metade do século anterior, incluíndo a obra de Ptolomeo, Azarquiel, Alfragano, Alfarabi 
e os comentarios de al-Narizi, o tratado de astroloxía de Albumasar, Táboas de astronomía, a 
tradición algorítmica e tamén as traducións dos escritos naturais de Aristóteles (De animalibus) e 
os comentarios de Averroes á Metafísica ou ao De anima (García Ballester 1996: 159). 

Expoñemos a continuación (Táboa 1) de maneira resumida os puntos máis significativos das 
tres análises que acabamos de presentar, así como os erros derivados das mesmas que dificultaron 
o recoñecemento da importancia deste documento ata o momento, sinalados en cor vermella:

De Bruyne (1930) Castro (1993) García Ballester (1996)

Datas 1260-1268 1222-1230 1222-1230

Lugares Vallis Viridis Vallis Dei Vallis Dei

Prestameiros Frades menores e 
predicadores Frades menores Frades menores e 

predicadores

Prestatarios Indefinido Frades menores (depósito 
na sede episcopal) Biblioteca episcopal

Usos Non especificado Studium conventuale Studium conventuale

Identificación das obras 
do corpus Solo edición Identificación parcial Identificación case 

completa

Táboa 1: Similitudes e diferenzas na análise do fol. 1r do Vat. Lat. 659.

9	 Sobre esta cuestión cómpre ter en conta as consideracións de López-Mayán Navarrete sobre a existencia e circulación de 
libros litúrxicos na Catedral de Santiago de Compostela entre os s. XI e XV, así como especialmente as explicacións sobre 
a súa desaparición a partir de 1572, como poden ser efectivamente as doazóns, pero tamén a venda de exemplares ou a súa 
propia destrución (2010: 412-413). 

10	 Para unha ollada completa ás obras identificadas ata agora e as súas particularidades remitimos de novo ao último traballo 
completo publicado sobre a cuestión, a de García Ballester (1996: 165-169). Esperamos poder ofrecer unha nova análise 
nun futuro próximo. 



Lúa Blanca Garea Garrido

56

Así, García Ballester fai fincapé no feito de que as materias estudadas polos frades deixan 
ver a existencia duns studia nos que os frades menores e predicadores demostraban un interese 
particular pola ciencia nunhas datas moi temperás, pois pon a súa actividade en comparación coa 
levada a cabo no studium generale de Oxford dende 1224 por parte de Roberto Grosetesta e en 
Saint-Jacques de París dende 1218 (1996: 146). 

3. Oxford e París 
Así, no momento no que Compostela estaba a comungar coa ciencia, o mesmo ocorría noutros 
lugares de Europa, incluso nalgúns tan importantes como os que derivarían nalgunhas das uni-
versidades de maior referencia no mundo. 

García Ballester (1996: 160) abordaba esta cuestión sinalando que o documento da BAV non 
é unicamente proba de que Compostela debe ser considerada entre os focos de actividade intelectual 
da península, senón que é ademais testemuña das relacións existentes entre os círculos intelectuais 
europeos, así como da transmisión de ideas e obras a través destas redes intelectuais. Claro está, 
Compostela goza dun lugar privilexiado grazas ás conexións que lle proporciona o Camiño de Santia-
go. No eido político a súa faceta como meta de peregrinacións outorgáballe un significativo poder no 
reino de León (Herbers 2015: 48) estando a peregrinación xacobea arredor do 1200 nun momento 
de plena vitalidade no que chegan a Compostela peregrinos de todo tipo grazas á súa notoriedade 
(Singul 2015: 18). Consecuentemente, Singul chega a definir este proceso como un “fenómeno de 
masas” no que os franciscanos teñen un papel incuestionable estando en absoluta consonancia os seus 
principios morais e espirituais coa capacidade pastoral e espiritual da ruta xacobea (2014: 65-66). Tal 
e como tamén citaba García Ballester, “el Camino de Santiago lo recorrían también los libros desde 
las más variadas partes de Europa” (García y García/Vázquez Janeiro 1986: 546).

García Ballester ten en conta dous centros principais na súa comparación co panorama 
santiagués: os xa mencionados Oxford e París. Así mesmo, Rucquoi (2005: 237-243) sinala xa 
relacións e intercambios de coñecemento entre a escola episcopal compostelá e outros centros 
europeos a través do traslado de mestres e estudantes a zonas de Francia ou Italia, así como estaba 
en contacto con Oriente (2005: 248-249). 

Desta forma, García Ballester destaca que o momento no que os frades composteláns fan 
uso do corpus mencionado sorprende pola súa prontitude (1996: 159), que naturalmente resulta 
un factor determinante á hora de comparalo con outros casos, pero en ámbitos tan diferentes 
non resulta suficiente. Por iso, o investigador tamén apuntaba que existen certas consideracións 
necesarias nesta comparación que separan a relación entre estes casos de estudo a pesar de que a 
proximidade temporal entre centros tan inicialmente dispares sexa de interese. É precisamente no 
tipo de obras e a súa utilización onde pon el o foco, sinalando como en Santiago obras como as xa 
mencionadas antes eran utilizadas en 1225 da man de Johannes Fernandi, en Oxford eran incor-
porados os libros matemáticos (García Ballester 1996: 160). Porén, tamén destaca a continuación 
que os compañeiros parisienses non gozaron, polo menos parcialmente, do mesmo contexto, ao 
verse afectados polas Constitucións da orde de 1228, a través das cales fora rexeitado o estudo 
destas materias e ciencias mundanas.



57

Cando Compostela comungou coa ciencia

Deste xeito, a comparación inicial de García Ballester sustenta as súas similitudes en (1) 
datas, (2) intereses compartidos e (3) o contexto mendicante ao que pertencen. No que se refire 
as diferenzas entre os centros mencionados, consideramos que algunhas delas teñen un peso es-
pecialmente significativo que provoca que a comparación non poida ser conclusiva. 

En primeiro lugar, aínda que é certo que as datas iniciais de actividade dos distintos centros 
son moi similares, non o é a súa traxectoria. Isto xa fora tamén posto de manifesto por García 
Ballester nas propias conclusións do seu estudo (1996: 164), preguntándose por que a pesar da 
proximidade de datas e materias entre os centros e das dificultades que sufriron os de Oxford e 
París, foron precisamente estes os que tiveron unha continuidade no tempo e non o de Santiago.

Tendo isto en conta, queremos sinalar outros catro puntos chave de diferenza entre os ámbitos 
comparados, que etiquetamos como (1) magnitude, (2) ambientes, (3) personalidades e (4) usos. 

Respecto á primeira cuestión, e en relación coa traxectoria dos ámbitos comparados, é ma-
nifesto que a pesar de poder situar os diferentes centros en datas moi próximas, a súa magnitude 
non é comparable. Isto non lidia coa maior ou menor valía dos centros, pero si semella parcial 
comparar os inicios de dúas das universidades máis lonxevas do continente cun centro de estudo 
cuxa traxectoria, polo coñecido ata agora, non excede a década. 

Por outra parte, e continuando a argumentación anterior, os ambientes nos que os tres 
centros xorden distan moito entre eles. Tal e como establecía Díaz y Díaz (1971: 197-198), no 
caso compostelán os estudos desenvoltos durante esta época na sede episcopal non eran aínda 
comparables aos dun ambiente universitario como tal, centrados na ensinanza da gramática, a 
dialéctica ou a filosofía. Si se establece que dende mediados do s. XI temos noticias dunha escola 
xa institucionalizada (Díaz y Díaz 1975: 184), que grazas a Xelmírez pasa da formación gramatical 
a incluír nos seus estudos a elocuencia e a lóxica aumentando así os seus recursos e prestixio no 
s. XII, sen esquecer ademais os desprazamentos que algúns clérigos facían ao estranxeiro para 
mellorar os seus estudos (1975: 186-188) e as relacións con outros centros xa mencionadas antes 
grazas ás consideracións de Rucquoi (2005: 237-243). 

Os centros de Oxford e París contan cuns estudos máis establecidos e abertos, orientados 
cara a formación universitaria no que entenderíamos como un studium generale. No caso compos-
telán, aínda que as materias eran ata certo punto compartidas cos seus veciños franceses e ingleses, 
a falta de traxectoria e noticias posteriores indican máis unha orientación cara o studium conven-
tuale, no que os frades demostraron un particular interese por diversas materias, posiblemente 
para o seu estudo privado ou copia de libros, pero que non chegou a establecer raíces. Ou polo 
menos non neste lugar, como veremos máis adiante. 

Así mesmo, e de novo en relación coa distinta traxectoria que seguiron estes centros de estu-
do, cómpre destacar tamén as diferenzas derivadas das personalidades vencelladas a cada un deles. 
Como xa apuntaba García Ballester (1996: 164), Oxford e París viron nacer figuras de especial 
relevancia, como Roberto Grosetesta ou Adam Marsh. No caso compostelán coñecemos de forma 
directa aos xa mencionados, Petrus Oduarii, Johannes Fernandi e Martinus Fernandi11. A relevancia 

11	 Falamos de figuras directamente relacionadas coa actividade do Vat. Lat. 659, tendo tamén en conta de forma posterior, 
como será posto de manifesto, a actividade de Pedro o Galego pero sen desmerecer a existencia doutras figuras relacio-



Lúa Blanca Garea Garrido

58

das figuras relacionadas con cada centro non é meramente unha cuestión de recoñecemento xeral 
ou fama, senón que ten tamén que ver coa propia produción literaria ou científica dos centros. 
Nos casos de Oxford e París si existe unha produción derivada dos estudos levados a cabo, non 
así no caso compostelán, do que non temos noticias de ningunha produción literaria ou científica 
durante os anos aos que se refire o documento da Vaticana. Explica todo isto o último ítem ao que 
nos referiamos, os usos dos materiais dos que dispoñían, que teñen unha dobre natureza: unha 
pasiva compartida polos tres, de estudo de materias parcialmente compartidas aínda que a niveis 
diferentes, e unha activa, unicamente manifestada naquel momento polos centros estranxeiros. 

Dito isto, podemos observar que a aproximación comparativa posta de manifesto por Gar-
cía Ballester ten esencialmente unha natureza sincrónica, que permite ver realmente as grandes 
diferenzas entre os exemplos utilizados. Ben é certo que o investigador fai algunha mención a 
outros lugares, como o norte de Italia, especialmente na análise das obras utilizadas polos frades 
santiagueses, pero non constitúen exemplos tan significativos como os xa mencionados. 

A pesar de ser a perspectiva comparativa unha metodoloxía de interese para profundar 
nalgúns aspectos desta cuestión, as similitudes observadas ata agora vénse excedidas polas signi-
ficativas diferenzas entre os centros elixidos por García Ballester. Por esta razón, a continuación 
preséntanse dous novos exemplos comparativos que resolvendo a problemática da diferenza de 
magnitude entre os centros utilizados previamente, abordan perspectivas diferentes. 

4. Vallis Viridis
Realmente, este non debe ser considerado un caso de comparación novo, senón unha sorte de 
continuación lóxica do apartado anterior. Neste caso, analizamos o asentamento franciscano pari-
siense e non o dominico como sinalaba García Ballester, pero o contexto no que xorden os dous 
é similar. Para realizar a súa identificación do Vallis Dei co Vallis Viridis, De Bruyne (1930: 230) 
acudía ao Carthularium Universitatis Parisiensis, no cal efectivamente foi recollido como nun pri-
meiro momento, chegados os franciscanos a París entre 1219 e 1220 “apud Sanctum Dionysium 
morabantur, construere coeperunt in loco Vallis Viridis (Valvert, Vauvert), «domum longam et 
altam, quae multis fratribus videbatur esse contra statum paupertatus Ordinis»”. Despois disto, 
arredor de 1230 trasladáronse “ad S. Germanum, ubi remanserunt primo quidem ut hospites, 
postea vero jecerunt fundamenta illius conventus, qui appellabatur ‘le grand counvent des Cor-
deliers’” (Denifle/Chatelain 1889: 135). Este proceso de asentamento, examinado tamén por 
Beaumont-Maillet, é en realidade unha cuestión complexa, pois argumentando que os primeiros 
franciscanos parecen ter chegado a París en 1217 e teríanse dedicado inmediatamente ao estudo, 
aínda que pon en dúbida as localizacións iniciais dos frades na cidade (1975: 9-10)12. Establecido 

nadas coa sede compostelá. Castro (1996: 13-16) destaca no s. XIII as figuras relacionadas coa provincia franciscana de 
Santiago do propio Pedro o Galego, Xoán Xil de Zamora e Gonzalo Hispano Gallaecus.  

12	 Para unha panorámica completa sobre o proceso de asentamento dos franciscanos en París e os comezos da súa actividade 
intelectual véxase Beaumont-Maillet (1975), especialmente as pp. 6-37, que abordan cuestións como os seus empraza-
mentos iniciais, as dúbidas respecto das súas localizacións ou as figuras asociadas a eles. Ao establecer como xustificación 
para esta comparación o establecido por De Bruyne (1930), tomamos como referencia o argumentado por el. 



59

Cando Compostela comungou coa ciencia

que os casos de Oxford e París, aínda que de inmenso valor para a comprensión do papel santia-
gués, poden pecar de ser demasiado grandes en comparación, e visto que o caso parisiense conta 
cunha fase anterior xustificadamente relacionada co noso foco principal, é necesario valorar a 
diferenza comparativa que supón estoutro caso. Os datos en si non distan moito dos xa expostos, 
pero podemos facer algúns matices nos resultados da comparación.

Como xa poñiamos de manifesto, a razón principal da comparación entre o eido parisiense 
e o santiagués foi nun inicio a cuestión sincrónica, que segue sendo aplicable a este caso ao non 
distar especialmente as datas entre un e outro. De feito, se consideramos como se mencionaba 
que os franciscanos permaneceron en Saint-Denis entre 1219 e 1230, un emprazamento situado 
actualmente a uns dez quilómetros do convento dos Cordeliers, as datas cadrarían exactamente co 
período de actividade manifestada polos frades composteláns. 

A dificultade máis relevante da comparación anterior, con todo, era a diferenza de magni-
tude entre o caso francés e o santiagués. Esa significativa diferenza podería verse en parte resolta 
se temos en conta este primeiro emprazamento, situado ás aforas da cidade, que se atopa nun 
ambiente menos urbano, ou polo menos non totalmente establecido no territorio urbano en re-
lación coa universidade, parecéndose máis ao que podería ser o caso santiagués, tamén nun lugar 
privilexiado e estratéxico, pero sen relación directa cun contorno intelectual universitario. 

Por outra parte, sobre a cuestión central dos intereses compartidos no apartado anterior, este 
caso é algo máis complexo. Beaumont-Maillet (1975: 196-199) sinala probas de que os franciscanos 
parisienses contaban xa cunha biblioteca dende mediados do s. XIII, aínda que debido á falta de in-
formación sobre o seu contido e á perda dos seus fondos no s. XVI, as conclusións son limitadas. Con 
todo, se ben non podemos facer alusións concretas á cuestión, si que podemos delimitar, inicialmen-
te, que existe de novo un interese intelectual compartido entre as dúas comunidades, que iría ligado a 
algún tipo de actividade aplicada ao estudo ou á produción, como ocorre en xeral noutros exemplos 
de caso do ámbito mendicante. Extraemos así deste apartado que a aproximación inicial dende un 
caso dimensionalmente máis próximo pode proporcionar unha perspectiva máis semellante. 

5. Sarnano
Tal e como xa foi mencionado ao principio e durante toda esta análise, unha das cuestións máis 
significativas á hora de entender a traxectoria dos studia analizados por García Ballester (1996: 
164) é o baleiro de información despois de 1230, a última entrada rexistrada no fol. 1r do Vat. 
Lat. 659. A causa disto, o investigador preguntábase cal sería o motivo polo que non volvemos ter 
noticias desta tradición de estudo mendicante ata a produción científica de Pedro o Galego e de 
Xoán Xil de Zamora na segunda metade do s. XIII (1996: 164)13. Unha das posibles causas deste 
silencio de case 30 anos vén xustificado polo propio motivo que xa argumentaba García Ballester: 
a produción científica de Pedro o Galego. 

13	 Tal e como sinala García Oro (1993: 388) despois deste momento non temos noticias directas da vida intelectual francisca-
na compostelá, aínda que non dubida que continuaría no s. XIV e existen noticias da normativa libraria do mosteiro. Cabe 
destacar, con todo, que García Oro (1993: 387) poñía de manifesto a súa conformidade coa interpretación cronolóxica que 
aportaba De Bruyne (1930).



Lúa Blanca Garea Garrido

60

Pedro o Galego foi o primeiro bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267, unha vez restaurada a 
sede episcopal. Dende o século pasado, esta figura foi gañando protagonismo ao pasar de coñecer-
se unicamente o seu labor como bispo e proximidade co rei Fernando III e co seu fillo o infante 
don Afonso, do que foi confesor, á súa produción científica e intelectual. Conservadas hoxe tres 
das súas obras14, editadas no ano 2000 por Martínez Gázquez, e coa sospeita de ter escrito outras 
dúas, nos últimos tempos o interese por Pedro o Galego está a crecer15.

Á marxe das discusións sobre a veracidade de determinados datos sobre a súa vida, unha das 
referencias biográficas máis relevantes sobre o bispo é precisamente unha suposta nota transmiti-
da polo seu contemporáneo Xoán Xil de Zamora, no que dá conta dalgúns momentos significati-
vos da súa vida antes de converterse en bispo (Ortega 1740: capítulo 6, libro 1, tomo 1):

Frater Petrus Gallego ingressus est monachus monasterium apud Bastitam Toleti extra ciuitatem; 
succedit in Guardianatu fratri Alphonso Martino, qui misus Toletum anno 1219 fuit primus 
guardianus; postea anno 1236 erat Prouincialis, Regi Fernando propter egregias eius virtutes, 
sanctimoniam et sapientiam nimis charus et filio. 

Segundo isto, Pedro o Galego pasou os seus primeiros anos en diferentes puntos da pe-
nínsula. Desta forma, o detalle máis importante nesta argumentación é a teoría admitida pola 
crítica de que o bispo franciscano, de orixe galega, se forma realmente no mosteiro santiagués 
do que vimos falando nos seus primeiros anos, tras o cal se trasladou a outras zonas da península 
e se converteu finalmente en bispo de Cartaxena grazas á súa relación coa familia real (Martínez 
Gázquez 2000: IX-X). 

Neste contexto, unha das posibilidades polas que a actividade intelectual santiaguesa sufriu 
un declive a partir dos anos 30 do s. XIII pode precisamente deberse a esa diseminación das figuras 
implicadas neste proceso a outros lugares intra ou extra peninsulares. O bispo de Cartaxena, de 
formarse no mosteiro santiagués, teríase trasladado polo menos a Toledo durante a súa xuventude 
e, unha vez elixido prelado, puxo en práctica o aprendido até aquel momento na súa propia obra. 

Xa que logo, a elección deste último exemplo deriva das súas obras. Falamos concretamen-
te da Summa de astronomia, que hoxe está custodiada en dous manuscritos: Madrid, Biblioteca 
Nacional de España, ms. 8918 e, neste caso, o Sarnano, Biblioteca Comunale di Sarnano, E.108. 
Polo tanto, tendo en conta que Pedro o Galego pode ser dalgunha forma proba da supervivencia 
da actividade intelectual compostelá, aínda que cunha relación indirecta, cómpre tamén poñer de 
manifesto a comparación da actividade santiaguesa coa deste particular exemplo italiano. 

De acordo con Abate (1947: 479) sabemos que Sarnano, como municipio ou emprazamento 
xeográfico, nace a principios do s. XIII ligado a unha sorte de lenda fundacional16. No que se 

14	 A saber: Summa de astronomia, Liber de animalibus e De regitiva domus. 

15	 Sobre a figura de Pedro o Galego, pode consultarse Pelzer (1924), López (1925), Torres Fontes (1953/1998), Martínez 
Gázquez (2000), Marquant (2013), González Fernández (2020) ou Ortega López (2023), entre outros. Para unha pequena 
biografía divulgativa a modo de resumo e a xustificación desta tradución do seu nome, pode consultarse Garea Garrido 
(2025).

16	 Segundo a lenda, os señores feudais das Marcas, que querían crear o novo Sarnano, non conseguían poñerse de acordo 



61

Cando Compostela comungou coa ciencia

refire en si ao asentamento dos franciscanos no lugar, esta zona foi unha das máis representa-
tivas para o franciscanismo na rexión italiana das Marcas17. Á marxe das consideracións sobre o 
territorio en si18, sabemos que o lugar no que os frades franciscanos se estableceron na área de 
Sarnano non foi a súa primeira residencia, senón que foron realmente trasladados alí arredor de 
1327 dende Roccabruna. Este é un antigo mosteiro, non lonxe do propio Sarnano19, hoxe parte 
dunha propiedade privada pero inservible debido ao terremoto que sufriu a zona no ano 201620. 
O motivo deste traslado foi un incendio provocado por “algúns delincuentes”, no que ademais 
foron roubados case todos os seus libros e posesións, segundo Abate extrae de documentación da 
época, a cal desgraciadamente non transmite (1947: 479). 

O que si sabemos é que tanto no primeiro mosteiro como no segundo, os frades desen-
volvían algún tipo de actividade intelectual21. Por desgraza, tamén recolle que non temos máis 
noticias posteriores sobre a biblioteca ou o convento antes do seu traslado a Sarnano, no que 
reciben un lugar urbano e privilexiado. Nos seguintes séculos si temos máis información sobre o 
desenvolvemento do convento, especialmente grazas a doazóns ou testamentos22. Do patrimonio 
librario conservado hoxe na biblioteca franciscana sarnanesa temos diferentes noticias, mais o 
seu estudo non é especialmente antigo tendo ademais en conta que o estado no que se atopaba 
a biblioteca no século pasado, segundo Abate, era dunha completa desorde e abandono (1947: 
481). Por sorte, o labor levado a cabo grazas ao apoio das autoridades durante os anos seguintes 
permitiu ter polo menos algunhas referencias aos manuscritos e libros que hoxe están alí conser-
vados. Abate (1947: 483-529) ofrece unha relación de 76 manuscritos de entre os s. XIII e XV e 

no escudo de armas que ilustraría este novo lugar, con tanta sorte que estando de paso por alí o propio san Francisco, foi 
o encargado de tomar a decisión. Levando a cabo unha milagre, ao poñer o extremo do seu cordón enriba dunha mesa 
formou a cara dun serafín con seis ás. Así foi elixida a imaxe, que aínda hoxe pode verse no escudo oficial do Comune di 
Sarnano (Abate 1947: 479).

17	 Tal e como apunta Pagnani (1962: 56): “Il francescanesimo a Sarnano è radicato come in nessun’altra parte delle Marche, 
accetto forse Fabriano. È certamente la zona più carica di ricordi francescani. Si può dire che dalla costa del Monteragnolo 
alle colline di fronte e fin nell’interno della stessa Sarnano, tutto parla del Santo di Assisi”. 

18	 Para máis información sobre a conformación xeográfica e social do territorio de Sarnano véxase, por exemplo, Di Stefano 
(1994).

19	 Segundo os datos recollidos hoxe en plataformas como Google Maps ou Google Earth, a uns 3 kilómetros e medio de 
distancia.

20	 De acordo coa información proporcionada pola Agenzia per il turismo e l’internazionalizzazione delle Marche e a Giunta 
Regione Marche no seu sitio web oficial, dispoñible en https://letsmarche.it/-/convento-di-roccabruna-2 [última con-
sulta: 09/05/2025]. Ademais, tal e como sinala Pagnani (1962: 57), este lugar non foi sempre coñecido co mesmo nome, 
senón que tamén pode atoparse como Valcajano ou Brunforte. 

21	 Avarucci (1990: 201-206) menciona un documento importante, o testamento do pai Rinaldo, redactado o 22 de novembro 
de 1281, no que quedan en herdanza cen libras aos franciscanos de Roccabruna para a compra de libros. Segundo o citado 
por Avarucci, o documento é o pergameo 12 do Archivio di Stato di Fermo, que reza: “apud locum fratrum minorum de 
Rocca Bruna, pro libris sibi emendis centum libras Vulterranorum et Anconitanorum reliquid et quattuor libras annuatim 
pro thinicis suis et in hiis ipsum sibi heredem instituit”.

22	 Avarucci (1990: 205) menciona, por exemplo, o testamento do bispo de Konavlje Benigno da Sarnano, que en 1416 envía 
“conventui meo de Sernano Ordinis minorum libros quos habeo”, entre outras posesións. Tamén no século posterior 
destaca a presenza e labor de frei Costanzo Torri (1529-1595), ao que se debe a existencia en Sarnano de moitos dos seus 
manuscritos de teoloxía e filosofía (Abate 1947: 481).



Lúa Blanca Garea Garrido

62

58 incunables, aínda que de acordo con el é unha listaxe moi resumida e imperfecta. O fondo de 
manuscritos está especialmente dedicado a obras filosófico-teolóxicas, con exemplares de Grego-
rio Magno, Pedro Hispano, John Peckham, Boecio ou Virxilio23.

Dito isto, podemos xa distinguir os puntos chave da comparación entre este caso e o san-
tiagués, que neste caso parecen ter unha contrapartida constante. En primeiro lugar, cabe sinalar 
que ata agora, como si ocorría nos outros exemplos, non foi mencionado se a natureza desta com-
paración é de tipo sincrónico ou diacrónico, pois en parte poden ser as dúas. No caso de Sarnano 
temos que ter constantemente en conta o primeiro asentamento, o de Roccabruna, e o segundo, 
o do propio Sarnano. Na cuestión da periodización, Roccabruna parece ser contemporáneo ao 
caso compostelán, pois a pesar de non ter unhas datas claras e establecidas, Pagnani (1962: 60) 
aborda a veracidade da visita de san Francisco ao lugar en 1215 e Settembri (1906: 108) menciona 
a existencia dun Liberato Brunforte que, nacido entre 1215 e 1218, abrazou o franciscanismo 
arredor dos dezaoito anos no convento de Roccabruna en 1234. A orixe do convento de Sarnano 
é, naturalmente, posterior por arredor dun século. 

O ámbito dos centros merece tamén unha particular consideración. Como conxunto, Roc-
cabruna e Sarnano son en parte similares ao caso compostelán en canto pertencen a unha área de 
especial relevancia para a historia franciscana. Roccabruna, con todo, situado nun emprazamento 
más afastado e rural, parece neste caso diferenciarse máis que Sarnano, de igual xeito que o con-
vento santiagués foi estratexicamente situado nun lugar máis urbano. Así mesmo, ningún destes 
exemplos se localiza nun ambiente universitario, como si ocorría antes cos exemplos de Oxford, 
París e, en parte, o Vallis Viridis. Ambos os territorios son neste caso parcialmente urbanos e des-
envolveron posteriormente algún tipo de relación con entidades de estudos superiores, pero a súa 
actividade intelectual pertencente ao comezo do s. XIII non demostra esta conexión.

A magnitude e traxectoria de ambos os espazos parece polo tanto similar, é dicir, ambos 
os dous proveñen de asentamentos medianamente urbanos, cunha fundación estreitamente rela-
cionada coa visita do propio santo ao territorio e unha lenda ligada a ela, ambas crearon nos seus 
inicios unha biblioteca, e sufrindo algún tipo de desastre, sexa o incendio de Roccabruna ou a 
desaparición do corpus científico no caso santiagués, viron o seu percorrido truncado. Ambas as 
dúas, con todo, conseguiron dalgunha forma perdurar no tempo a pesar dos diferentes obstáculos 
que tiveron que superar. 

Así pois, resta dicir que, no referente a esas bibliotecas xa mencionadas, certamente é difícil 
establecer unha comparación ante a falta de datos concretos sobre o fondo que tería albergado a 
biblioteca de Roccabruna, pero si paga a pena facer unhas pequenas anotacións. É evidente que, 
seguindo a liña xeral do momento, ambos os casos demostraron un certo interese polo estudo 
conventual dalgún tipo, ao cal virían vencellados usos similares dos seus fondos. O caso santia-

23	 É ademais curioso mencionar que o ms. E. 108, no que, como xa sinalamos, está parte da Summa de astronomia de 
Pedro o Galego, non aparece referido na entrada do inventario recollida por Abate (1947: 506). A falta de alusión a el 
posiblemente estea debida á atención que lle presta o autor ao Speculum animae de Peckham, mais, tal e como apuntaba 
Melani (1943: 82), quen publica a edición do texto, a obra está presente no manuscrito e pode ser atopada entre os folios 
46r e 49r.



63

Cando Compostela comungou coa ciencia

gués destaca polo seu corpus científico, mais cabe dicir que aínda que o manifestado nos estudos 
como o de Abate (1947) dá conta en Sarnano dun fondo filosófico-teolóxico, non evidencia un 
pequeno detalle: a Summa de astronomia de Pedro o Galego. A presenza en si desa obra non im-
plica que poidamos establecer unha similitude de intereses científicos entre os dous espazos, máis 
aínda cando a obra do Galego foi escrita na segunda metade do s. XIII e o manuscrito parece ter 
sido composto entre o s. XIII e o XV (Melani 1943: 80 e Abate 1947: 506), pero si é canto menos 
testemuño de que ambos centros demostraron algún tipo de interese científico na súa traxectoria. 
En canto ás persoas relacionadas con eles, coñecemos en ambos os dous casos personalidades liga-
das a eles de forma directa ou indirecta, como Ugolino da Montegiorgio en Sarnano entre finais 
do século XIII e principios do XIV e o devandito Pedro o Galego no caso compostelán.

6. Conclusións 
Os datos extraídos nesta análise teñen unha dobre función clara: proporcionar unha nova pers-
pectiva en forma de proposta metodolóxica que xustifique a validez da perspectiva comparativa 
nesta cuestión e intentar iluminar algúns aspectos escuros da actividade científica dos francisca-
nos composteláns durante os inicios do s. XIII. 

Desta forma, puidemos observar como a comparación entre a actividade de Oxford e París 
e a santiaguesa, a pesar de compartir aspectos importantes, resulta parcial tendo en conta que a 
diferenza de magnitude e traxectoria entre os espazos é significativamente maior. Por esta razón, 
cómpre ter en conta espazos de natureza diferente, como o caso do Vallis Viridis  ou o de Roc-
cabruna e Sarnano que, cunha extensión menor, poidan achegarse máis ao do noso territorio. 
Nestes casos, mantendo a proximidade temporal entre os espazos, existe unha similitude maior 
no referente aos ambientes, personalidades, produción intelectual, finalidade dos estudos desen-
voltos e traxectoria xeral. Isto non garante unha similitude total entre eles, pero si axuda a situar 
a actividade compostelá dentro dun marco máis amplo, no que podemos comprobar que mantén 
certa afinidade con diferentes espazos pertencentes a contextos diversos. Engadimos na seguinte 
páxina (táboa 2) un resumo dos aspectos comparados neste estudo.

Á luz do exposto, podemos concluír que a metodoloxía comparativa (si) é de axuda para 
afondar no estudo da actividade intelectual mendicante desenvolta en Santiago de Compostela. 
Con todo, como xa adiantabamos, esta comparación non resulta suficiente de por si ao ser esta 
unha proposta inicial. Por iso, é necesario profundar aínda máis nos datos presentados, así como 
expandir o marco comparativo para situar o caso compostelán nun contexto global. 

No futuro, a investigación na que se insire esta contribución require tanto profundar na 
análise dos obxectos de comparación presentados neste artigo como ampliar o marco xeográfico 
utilizado non unicamente a outras zonas europeas senón tamén peninsulares, como casos poten-
cialmente similares ou útiles para entender o contexto compostelán e situalo nunha rede máis 
ampla. 



Lúa Blanca Garea Garrido

64

Ítems Compostela Oxford e París Vallis Viridis Sarnano

Datas 1214-1220 1224/1218 1219-1220 1215-1234

Contorno Urbano Urbano Semi-urbano Rural

Ambiente de 
estudo e relación 
con universidades

Non universitario Universitario Preuniversitario Non universitario

Personalidades Pedro o Galego 
(indirecto)

John Peckham, 
Adam Marsh, etc. - Ugolino da Monte-

giorgio (indirecto)

Produción 
intelectual Indirecta Extensa Indirecta Indirecta

Finalidade do 
estudo e intereses 

académicos
Estudo conventual Estudos universita-

rios avanzados Estudo conventual Estudo conventual

Traxectoria Limitada Continuada Continuada Limitada

Táboa 2: Vista panorámica da análise comparativa. 

7. Bibliografía
Abate, Giuseppe (1947): “Antichi manoscritti ed incunaboli dell’ex-biblioteca O.F.M. Conv. di 

S. Francesco ora Bibl. Comun. di Sarnano (Marche)”. Miscellanea Francescana 47, pp. 478-
529.

Avarucci, Giuseppe (1990): “L’antica biblioteca francescana ora comunale di Sarnano”. Collecta-
nea Franciscana 60, pp. 201-254.

Beaumont-Maillet, Laure (1975): Le Grand Counvent des Cordeliers de Paris. Étude historique et 
archéologique du XIIIe siècle à nos jours, París: Librairie Honoré Champion, Éditeur. 

Bruyne, Donatien de (1930): “Une liste de Manuscrits prêtés au XIIIe siècle à des Frères Mi-
neurs”. Antonianum 5, pp. 229-232.

Capelli, Roberta (2013): “Comparative Cultural Studies and the Study of Medieval Literature”. 
Tötösy de Zepetnek, Steven/Mukherjee, Tutun (eds.): Companion to Comparative Litera-
ture, World Literatures, and Comparative Cultural Studies, New Delhi: Foundation Books, 
pp. 162-177. 

Castro, Manuel de (1993): “La biblioteca de los franciscanos de Val de Dios, de Santiago (1222-
1230)”. Archivo Ibero-Americano 53.209-212, pp. 151-162.



65

Cando Compostela comungou coa ciencia

Castro, Manuel de (1996): Escritores de la provincia franciscana de Santiago. Siglos XIII-XIX, San-
tiago de Compostela: editor descoñecido.

Denifle, Heinrich/Chatelain, Emile (1889): Chartularium Universitatis parisiensis. Sub auspiciis 
Consilii generalis facultatum parisiensium ex diversis bibliothecis tabilariisque collegit et cum 
authenticis chartis contulit Henricus Denifle auxiliante Aemilio Chatelain. Tomus I, París: es 
typis fratrum Delalain.  

Di Stefano, Emanuela (1994): Dinamica del popolamento in una comunità dell’Appennino centrale. 
Sarnano nei secoli XIII-XVI, Ancona: Quaderni monografici di «Proposte e ricerche», 15.

Díaz y Díaz, Manuel Cecilio (1971): “Problemas de la cultura en los siglos XI-XII. La Escuela 
Episcopal de Santiago”. Compostellanum 16, pp. 187-200.

Díaz y Díaz, Manuel Cecilio (1975): “La escuela episcopal de Santiago en los siglos XI-XIII”. 
Liceo franciscano 82-84, pp. 183-188. 

Domínguez Prieto, César Pablo (2005): “Medieval Literatures as a Challenge to Comparative 
Literature: A Reflection on Non-National Cultural Formations”, The Canadian Review 
of Comparative Literature / Revue Canadienne de Littérature Comparée 31.4, pp. 399-
417.

García Ballester, Luis (1996): “Naturaleza y ciencia en la Castilla del siglo XIII. Los orígenes 
de una tradición: los “studia” franciscano y dominico de Santiago de Compostela (1222-
1230)”. De la Iglesia Duarte, José Ignacio/García Turza, Francisco Javier/García de Cortá-
zar, José Angel (eds.): VI Semana de Estudios Medievales: Nájera, 31 de julio al 4 de agosto 
de 1995, Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 145-170.

García Oro, José (1993): “La biblioteca de San Francisco de Santiago antes de la exclaustración”. 
Universidade de Santiago de Compostela (ed.): Homenaxe a Daría Vilariño, Santiago de 
Compostela: Servicio de Publicacións e Intercambio Científico da Universidade, pp. 387-
396.

García Oro, José (2006): Los franciscanos en España. Historia de un itinerario religioso, Santiago de 
Compostela: Editorial el Eco Franciscano. 

García y García, Antonio/Vázquez Janeiro, Isaac (1986): “La biblioteca del arzobispo de Santiago 
de Compostela, Bernardo II (+ 1240)”. Antonianum 4, pp. 540-568.

Garea Garrido, Lúa Blanca (2025): “Pedro o Galego”. Álbum de Galicia (Consello da Cultura Ga-
lega). [https://doi.org/10.17075/adg.2025.24046] [última consulta: 11/05/2025].

González Fernández, Martín (2020): Aristoteles Gallaecvs. Filosofía de la Naturaleza en la Galicia 
Medieval: de David de Dinant a Pedro Gallego, Portugal: Edições Húmus.

Herbers, Klaus (2025): “Aspectos do culto xacobeo nos inicios do século XIII”. Singul, Francisco 
(ed.): San Francisco e o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 47-59.

Holmes, Catherine/Standen, Naomi (2015): “Defining the Global Middle Ages (AHRC Re-
search Network AH/K001914/1, 2013-15)”, Medieval Worlds: comparative & interdicipli-
nary studies. Approaches to Comparison in Medieval Studies 1, pp. 106-117. 



Lúa Blanca Garea Garrido

66

Lázaro Pulido, Manuel (2013): “Secretos y descubrimiento en el pensamiento franciscano ibérico 
del siglo XIII”. Mediaevalia. Textos e estudos 32, pp. 91-104. 

López, Atanasio (1925): “Fr. Pedro Gallego, primer obispo de Cartagena (1250-1267)”. Archivo 
Ibero-Americano 12, pp. 65-91. 

López-Mayán Navarrete, Mercedes (2010): “Los libros litúrgicos en la catedral de Santiago de 
Compostela (siglos XI-XV): análisis de su circulación y vicisitudes”. Corral Díaz, Esther (ed.):  
In marsupiis peregrinorum: circulación de textos e imágenes alrededor del Camino de Santiago 
en la Edad Media: actas del Congreso Internacional, Santiago de Compostela, 24-28 marzo 
2008, Firenze: Edizioni del Galluzzo, pp. 401-414. 

Manso Porto, Carmen (2014): “El convento de San Francisco de Valdediós, santuario de la tra-
dición de la peregrinación de Francisco de Asís a Santiago de Compostela en 1214”. Ad 
Limina 5, pp. 17-42. 

Marquant, Hugo (2013): “Pedro Gallego OFM (fallecido 1267) y la ciencia. ¿Escritor, compi-
lador, traductor? Una reflexión traductológica”. Bueno García, Antonio (ed.): La labor de 
traducción de los franciscanos, Madrid: Franciscanos Españoles, O.F.M., Editorial Cisneros, 
pp. 127-144.

Martínez Gázquez, José (2000): Petri Galleci Opera Omnia quae exstant. Summa de astronomia. 
Liber de animalibus. Regitiva domus, Florencia: SISMEL. Edizioni del Galluzzo. 

Melani, Gaudenzio (1943): “Un frammento inedito della Summa astronomica del vescovo fran-
cescano Pietro Gallego”. Studi francescani 40, pp. 79-89.

Ortega López, Dimas (2023): “Fray Pedro Gallego (1200-1267). Primer Obispo de Cartagena”. 
Montes Bernárdez, Ricardo/Santos López, Pascual (eds.): Ojós y el Valle de Ricote: Tradi-
ción e historia en el Mediterráneo, Gobierno de la Región de Murcia, Consejería de Cultura, 
Juventud y Deportes: Casa Mediterráneo: Centro de Estudios Históricos Fray Pasqual Sal-
merón: Ayuntamiento de Ojós, pp. 441-476.

Ortega, Pablo Manuel (1740): Chronica de la Santa Provincia de Cartagena, de la Regular Obser-
vancia de N.S.P.S. Francisco. Parte primera, Murcia: Imprenta de Francisco Joseph López.

Pagnani, Giacinto (1962): I viaggi di S. Francesco d’Assisi nelle Marche, Milano: Dott. A. Giuffrè 
Editore. 

Pelzer, Auguste (1924): “Un traducteur inconnu: Pierre Gallego, franciscain et premier éveque de 
Carthagène (1250-1267)”. Biblioteca Apostolica Vaticana (ed.): Miscellanea Francesco Ehrle 
(Studi e testi, 37, vol. I), Roma: Biblioteca Apostolica Vaticana, pp. 407-456.

Pérez Rodríguez, Francisco Javier (2018): “Los mendicantes en el reino de Galicia: instalación, 
problemas y adaptación (siglos XIII-XIV)”.  Chao Castro, David/González, Isabel/López 
Alsina, Fernando (coords.): Franciscanos en la Edad Media: Memoria, cultura y promoción 
artística, Alessandria: Edizioni dell’Orso, pp. 97-115.

Rucquoi, Adeline (2005): “De grammaticorum schola. La tradición cultural compostelana en 
el siglo XIII”. Caucci von Saucken, Paolo (ed.): Visitandum est. Santos y cultos en el Codex 



67

Cando Compostela comungou coa ciencia

Calixtinus (Actas del VIIIº Congreso Internacional de Estudios Jacobeos), Santiago de Com-
postela: Xunta de Galicia, pp. 235-254. 

Settembri, Giuseppe (1906): “Memorie francescane di Sarnano, Roccabruna e Monteragnolo”. 
Miscellanea Francescana 10, pp. 108-113.

Singul, Francisco (2014): “A tradición da peregrinación de San Francisco de Asís a Compostela. 
Cultura e pensamento”. Singul, Francisco (ed.): Peregrino e novo apóstolo. San Francisco no 
Camiño de Santiago, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 62-77.

Singul, Francisco (2015): “San Francisco e o seu tempo”. Singul, Francisco (ed.): San Francisco e 
o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 17-28.

Torres Fontes, Juan (1953): “El obispado de Cartagena en el siglo XIII”. Hispania: Revista espa-
ñola de historia 52, pp. 339-401.

Torres Fontes, Juan (1998): Cronología de los obispos de Cartagena en la Edad Media”. Anuario 
de estudios medievales 28, pp. 661-678.



68

Pontes para o Céu. Os legados testamentários  
a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Rúben Filipe Teixeira da Conceição1 - CITCEM-FLUP/USC

1. Introdução
A análise dos testamentos medievais tem uma longa tradição, com o objetivo de perceber menta-
lidade de outrora no momento finito da vida terrena. Este estudo pretende aprofundar o impacto 
que os legados testamentários tiveram na construção e manutenção de pontes na Galiza entre 
os finais dos séculos XII e XIV. Através da análise do corpus documental que temos à nossa 
disposição, procuraremos averiguar a existência de tendências cronológicas, bem como perceber 
quem eram os testadores e qual o impacto da sua ação nas estruturas recetoras destes legados. 
Paralelamente, tentaremos entender qual a distribuição geográfica destas pontes e a sua relação 
com a rede viária. 

No século XI, generaliza-se a doutrina do purgatório em oposição às crenças pagãs, que 
defendiam que o defunto devia viajar “através de regiões inóspitas e desconhecidas, até chegar ao 
destino eterno” (Mattoso 1992: 18-21). Com a mudança de paradigma, ao conceber-se um lugar 
onde a alma seria progressivamente purificada (Thomaz 2001: 182), os indivíduos —desde o mais 
simples camponês ao mais rico dos monarcas ou ao mais pio dos eclesiásticos— delegavam em 
pessoas da sua confiança as capacidades e os meios necessários, com o objetivo de saldar, para lá 
da morte física, qualquer dívida —moral ou financeira— contraída ao longo da vida terrena. Ao 
mesmo tempo, o testador procurava “eternizar a sua presença na terra” (Vilar/Silva 1992: 41), ao 
definir o valor e os beneficiários e, consequentemente, o impacto social das suas mandas. Desta 

1	 Este artigo foi desenvolvido no âmbito do projeto de doutoramento Vias Medievais. Entre o Sul da Galiza e o Norte de Por-
tugal (1220 a 1311), realizado ao abrigo de uma cotutela entre as Universidades do Porto e de Santiago de Compostela, e 
financiado pela FCT (https://doi.org/10.54499/2021.05262.BD). O autor é ainda Colaborador do Centro de Investigação 
Transdisciplinar “Cultura Espaço e Memória” (CITCEM) (unidade de I&D 4059 da FCT). DOI institucional: https://
doi.org/10.54499/UIDB/04059/2020. O autor escreve em português, segundo o novo acordo ortográfico. No que toca 
aos topónimos e antropónimos, utilizou-se a formulação oficial em galego, com o auxílio da plataforma Nomenclátor de 
Galicia. Quanto aos nomes próprios, optamos por figurar a transcrição, podendo determinados nomes aparecer em caste-
lhano e outros em galego. Em relação aos números apresentados, figuram por extenso sempre que são em valor inferior 
a 10, enquanto nos valores superiores são apresentados em numeral.



69

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

forma, desdobram-se os recetores, desde as catedrais aos mosteiros, albergarias ou gafarias, até a 
pequenas igrejas e eremitérios. 

As pontes também são, embora em menor número, alvo de atenção, pela sua importância 
socioeconómica, mas também pela conotação mística que comportam. Localizadas sobre cur-
sos de água estão, invariavelmente, conotadas à pureza e à hospitalidade, mas também ao diabo. 
Eternizadas no ideário popular através de inúmeras lendas, a interceção de santos foi fundamental 
para a construção de muitas destas estruturas (Vaz 2014: 148-151). Tomemos como exemplos 
São Domingo da Calzada em La Rioja, São João de Ortega em Castela, São Telmo na Galiza, São 
Gonçalo de Amarante em Portugal ou São Armengol na Catalunha (Durán Fuentes 2014: 102). 

Ainda neste âmbito, são vários os estudos que surgem e que ultrapassam as fronteiras do 
território galego. Veja-se o artigo de Saturnino Ruiz de Loizaga (2008), focado na importância 
da ação papal no apoio às pontes e hospitais existentes ao longo do “Caminho de Santiago”, mas 
também nos estudos focados noutros espaços, como Portugal (Resende 2023: 81-82; Conceição 
2022), Aragão (Iranzo Muñío 2022; Bowman 2002), Al Andalus (García Sanjuán 2007), França 
(Ghilardi et al. 2015; Coupland 1991) ou Inglaterra (Cooper 2006: 125-126; Harrison 2004: 
193-199), ultrapassando fronteiras políticas, geográficas e culturais.

2. Apresentação do corpus documental
Tenhamos em mente que as pontes são referidas em diversos tipos de documentos e contextos. 
Exemplo disso é a ponte de Sarandón (c. Vedra, p. Pontevedra), mencionada num testamento de 
1180, como forma de identificar o local de morada do presbítero Martinho Pelágio (Franco Espi-
ño 2000: 102). Paralelamente, estruturas como a ponte de Goó (c. O Incio, p. Lugo), datada de 
791, ou a de Tedós (c. Lobeira, p. Ourense), de meados do século X, são mencionadas aquando da 
delimitação de propriedades (Ferreira Priegue 1988: 228 nota 633). Mas o pergaminho não era o 
único suporte de escrita utilizado, conhecendo-se a data de construção de várias destas estruturas 
através da epigrafia (Barroca 2000: I 330, nota 159; Bouza Brey 1965). 

No que toca aos testamentos com legados a pontes, foi possível compilar 86 documentos, 
com o primeiro a ser redigido em 1191 e direcionado à ponte de Ourense (Vaquero Díaz/Pérez 
Rodríguez 2010: 148)2, e o último em 1400 às pontes Maceira e Nafonso (Román 1901: 611). 
Estes são oriundos de 21 centros produtores de documentação, nomeadamente: as catedrais de 
Braga, Lugo, Ourense e Santiago de Compostela, responsáveis por 41 dos documentos; a con-
fraria de S. João do Souto de Braga e a colegiada de Santa Maria da Oliveira de Guimarães, com 
um e dois documentos, respetivamente; e 15 mosteiros galegos, num total de 42 documentos, 
destacando-se Montederramo, Oseira, Ferreira de Pallares e Melón, que em conjunto contêm 30 
dos testamentos produzidos em âmbito monástico (ver Gráfico 1).

2	 No documento aparece como “Ponti”. Assumimos como se referindo à ponte de Ourense, pela proximidade geográfica, já 
que Penavixia é um dos bairros de Ourense.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

70

Gráfico 1. Divisão dos testamentos com legados a pontes por proveniência (séculos XII-XIV)

A discrepância entre as diferentes instituições religiosas é notória. Tal pode dever-se ao 
número total de documentos preservados em cada uma, mas também ao facto dos testamentos 
serem uma das tipologias documentais com menor presença dentro destes fundos. Um terceiro 
ponto a ter em conta é que mesmo nos testamentos, a presença de legados a pontes é também 
diminuta, por haver uma maior ênfase em saldar dívidas e em beneficiar outras obras, como as 
catedrais e mosteiros, às quais o testador teria uma maior ligação afetiva e/ou institucional. 

No que toca aos mosteiros, a maior parte da documentação é oriunda de instituições da atual 
província de Ourense e que já foram alvo de amplos estudos por parte de historiadores galegos, 
como são os casos de Montederramo (Lorenzo Vásquez 2019) e de Melón (Soto Lamas 1992; 
Losada Meléndez 1992; Cambón Suárez 1957). Porém, há que destacar o caso do fundo monacal 
de Celanova, que apenas contem um testamento: trata-se daquele de Martin Leboreyro, de 1287, 
no qual lega à ponte de Ourense o seu “manto et o pelothe et a saya” (Vaquero Díaz 2004: I 115). 
Paralelamente, as fontes documentais analisadas para as dioceses de Lugo e de Santiago de Com-
postela contêm sobretudo documentação do século XIV adiante, período em que o declínio dos 
legados a pontes parece ser uma realidade, sobretudo a partir do segundo quartil (ver Gráfico 2).

De notar ainda a existência de documentos oriundos de Portugal, quer da catedral braca-
rense, quer da colegiada de Santa Maria da Oliveira de Guimarães e da confraria de São João 
do Souto de Braga. Trata-se de cinco documentos, produzidos entre 1263 e 1291, sendo que a 
maioria dos legados são dirigidos à ponte de Ourense, à exceção de Domingos Pires, que deixa 
também legados à ponte Sampaio e à de Pontevedra (Marques 1982: 45-46). Todavia, não parece 
existir uma ligação direta que justifique o motivo da escolha dos testadores por estas estruturas, 
sendo que todos deixam legados a outras pontes em território português.

Relativamente à divisão temporal da informação, optamos por dividi-la em períodos crono-
lógicos de 25 anos, de forma a permitir uma análise mais cuidada (Gráfico 2).



71

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Gráfico 2. Testamentos com legados a pontes (séculos XII-XIV)

No que diz respeito ao período até 1200, contam-se apenas três documentos, todos da 
última década do século XII. O primeiro, de 1191, é de Azenda Peláez de Penavixía (bairro de 
Ourense) (Vaquero Díaz 2004: I 115), que lega um soldo à ponte de Ourense. Outro testamento 
que também tem esta estrutura como beneficiária é o de Dona Urraca Fernandes de Trava, datado 
de 1199, no qual a testadora deixa em legado uma série de bens móveis e imóveis que detinha e 
outros que lhe eram devidos (Souto Cabo 2012: 291-292). Nesse mesmo ano, Exemena Froilaz 
lega às pontes de Lugo e à de Ombreiro —nas proximidades de Lugo— dez e cinco soldos, res-
petivamente (Rodríguez Sánchez/González Murado/Doval García 2015: 58). 

No quartil seguinte surgem mais sete documentos, com novos legados às estruturas de Ou-
rense e de Lugo. São contempladas ainda a ponte Pedriña, junto a Ourense (Vaquero Díaz 2004: 
I 249), bem como a ponte Castrelo, sobre o rio Minho (Cambón Suárez 1957: 723), fazendo estas 
parte da ligação entre a urbe ourensana e o burgo de Ribadavia. Outra estrutura é a ponte Pias ou 
Nafonso, que no testamento de D. Xoán Fróilaz Mariño “O Vello”, datado de 1220, é contempla-
da com avultados legados para a sua manutenção, cuja gestão ficaria a cargo do mosteiro de San 
Xusto de Toxosoutos (Pérez Rodríguez 2004: 101).

O período principal da análise decorre entre 1226 e 1300, concentrando 58 dos 86 testa-
mentos (67%) e 77 dos 109 legados (71%) em 15 das 20 estruturas. As principais beneficiárias 
são as de Ourense, com 31 legados, e as de Torrón (Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 144), 
de Castrelo do Minho e de Lugo, com 11, nove e seis, respetivamente. Também a ponte de Om-
breiro e a Ponte Pedriña voltam a ser contempladas. 

Outras construções também recebem legados, como as pontes Sampaio (Romaní Martínez 
1989: I 283)3 e a de Pontevedra (Marques 1982: 45-46), ambas de fábrica romana, ou a de Ri-
badavia (Souto Cabo 2012: 312) e outras nas proximidades desta última localidade, como a de 
Brul (Romaní Martínez 1989: I 283) e a de Deva (Lucas Álvarez/ Lucas Domínguez 1988: 445). 
Paralelamente, as pontes de Belesar (Ferreira Priegue 1988: 194, nota 511), de Ledesma (Ro-

3	 Lega 1 soldo a cada uma das estruturas, mais outro à ponte Castrelo.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

72

mán 1901: 271), de Portomarín (Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 458) e de Verín (Lorenzo 
Vásquez 2019: 663 e 904) também são alvo da atenção por parte de testadores. Surge um último 
testamento, de Vicente Perez, capelão de San Vicente de Pino de Monforte de Lemos, que lega 
100 soldos às “pontes et per obras” (Rodríguez Fernández 1990: 265). 

Entrados no século XIV o panorama altera-se. Até 1400 são 18 documentos, num total de 
20 legados. Destes, metade referem-se ao período até 1325 e têm como beneficiárias as pontes de 
Ourense, Castrelo do Minho, Belesar, Lugo e Verín, em linha com o que temos vindo a analisar. 
Nos quartis seguintes a tendência é de queda acentuada, com sete legados entre 1326 e 1361, dos 
quais se destaca aquele direcionado à ponte de Monforte de Lemos, de Juan Sobrote (Rodríguez 
Fernández 1990: 277), e a manda de Martiño Eanes, dito do Río, que em 1348 lega imóveis 
para financiar uma ponte nas proximidades de Castro Caldelas (Lorenzo Vásquez 2019: 1635). 
O século termina com dois documentos, sendo que através do primeiro, a ponte de Pontedeume 
é beneficiada com 40 soldos anuais (Fernández de Viana y Vieites/González Balasch 2002: 377-
378). No segundo são consagrados 200 morabitinos à ponte Maceira e à ponte Nafonso, 100 para 
cada estrutura (Román 1901: 611). 

Ainda nesta matéria, procuramos perceber qual a correlação entre legados e os testamentos 
(Gráfico 3), sendo que no geral, a média de legados por testamento cifra-se em 1,2 referências 
por documento. Os períodos em que este valor é mais elevado são entre 1251-1275 e 1376-1400, 
com 1,5 legados por testamento. No sentido oposto, entre 1326-1350 e 1351-1375 existe apenas 
um legado a pontes por documento.

Gráfico 3. Evolução dos legados e a sua correlação com os testamentos (séculos XII-XIV)

Importa também saber quem testa. Dos 86 testamentos em análise, 62 são de homens e 22 
de mulheres4, existindo uma predominância do género masculino face ao feminino, numa pro-

4	 Contam-se ainda duas referências que não foi possível identificar. Isto deve-se por a informação nos chegar de forma in-
direta, através do estudo de Elisa Ferreira Priegue (1988: 100, nota 167 e 194, nota 511), sendo que a autora apenas refere 
o valor dos legados e as pontes a que são atribuídos, omitindo qualquer informação acerca dos testadores.



73

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

porção de 3 para 1 (Gráfico 4). Isto é parcialmente explicado pelo facto de 36 dos 38 testamentos 
do clero, nobreza e oficiais serem de homens, com a exceção de Dona Teresa Suárez, abadessa do 
mosteiro de San Pedro de Ramirás, e de Dona Urraca Fernandes de Trava. A categoria “outros” 
inclui os testadores cuja categoria social não foi possível identificar, sendo que o desequilíbrio 
entre géneros é menor, com 26 de homens e 20 de mulheres (Gráfico 5).

Gráficos 4 e 5. Género dos testadores e Distribuição social dos testadores

3. Distribuição geográfica dos legados
Num território tão vasto como o da Galiza, torna-se difícil à partida identificar uma distribuição 
homogénea das pontes beneficiadas. Procuramos então enquadrá-las em duas componentes, no-
meadamente a sua relação com os “Caminhos de Santiago” e a sua inclusão em vias de âmbito 
regional (ver Imagem 3 e Tabela 2). 

3.1. As pontes e as rotas de peregrinação a Santiago de Compostela
Para o efeito utilizaremos os caminhos considerados oficiais pela Xunta de Galicia5. Na sua base 
estão itinerários centenários, cuja utilização extravasava a motivação religiosa, aproximando co-
munidades e promovendo as trocas comerciais. Neste âmbito, são 10 as estruturas que aqui ire-
mos abordar. 

A Norte, no “Caminho Inglês”, a ponte de Pontedeume recebe um legado anual de 40 
soldos de Maior Pérez da Ribeira. Esta manda, referida num documento de 1396, é parte do pa-
gamento de uma dívida a Xoán Alfonso, cónego do mosteiro de San Xoán de Caaveiro, servindo 
para o efeito os rendimentos de uma vinha da testadora (Castro Álvarez/Fernández de Viana y 
Vieites/González Balasch 1999: 377-378).

5	 São eles o caminho Francês (por O Cebreiro), o do Norte (por Mondoñedo), o Primitivo (oriundo de Oviedo), a Via da 
Prata (proveniente do sul da Península, entra na Galiza por Verín e por A Mezquita), o Português (que entra em terri-
tório galego por Tui), o Inglês (servindo-se dos portos de Ferrol e da Corunha) e ainda o caminho até Fisterra e Muxía. 
Cartograficamente, apenas fazemos representar os traçados em território galego. Para mais informações, veja-se https://
ari-igvs.xunta.gal/es/ari-dos-caminhos-de-santiago. 

Gráfico 4 - Género dos testadores Gráfico 5 - Distribuição social dos testadores



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

74

No percurso do “Caminho Primitivo” —conhecido assim por ter sido o primeiro a ser per-
corrido, pelo então monarca asturiano-galaico Afonso II, “O Casto”— encontramos Lugo, cabeça 
de diocese e importante nó viário desde o período romano. A ponte que aí se ergue sobre o rio 
Minho e datada desde o século I d.C. (Durán Fuentes 2013: 243), recebe legados entre 1199 e 
1327, reflexo da sua importância. O facto de seis destas mandas datarem entre 1310 e 1327, pode 
indicar uma maior necessidade no que toca à sua manutenção, presumindo-se ser esse o momen-
to em que a fisionomia da estrutura é alterada, passando de um perfil horizontal para outro em 
cavalete (Durán Fuentes 2013: 244).

Cerca de 30 quilómetros a jusante ergue-se a ponte de Portomarín, junto à comenda da 
Ordem do Hospital e ponto de passagem obrigatório para aqueles que, seguindo o “Caminho 
Francês”, queriam atingir Compostela. De origem romana, a Pontem Minei aparece referida pelo 
menos desde 1126, na doação que Afonso VII faz a Pedro Peregrino da igreja de Santa María de 
Portomarín, e na qual é referida também a existência de um hospital (Recuero Astray et al 1998: 
17). Todavia, os legados à ponte são raros, contando-se um único legado em 1281, no valor de 
50 soldos (Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 458). Outros testamentos contemplam diversas 
obras e estruturas em Portomarín, nomeadamente o hospital e igrejas, levando-nos a crer que a 
manutenção da ponte estaria garantida por outros meios, privilegiando-se assim os legados para 
o apoio a peregrinos e a outros viajantes.

Ainda sobre o Minho encontramos a ponte de Belesar, perto de Chantada, que recebe um 
legado em 1241 (Ferreira Priegue 1988: 194, nota 511) e outro em 1309 (Méndez Pérez/Piñeyro 
Maseda/Romaní Martínez 2016: 227), estando integrada no chamado “Caminho de Inverno”. 
Este itinerário, que estabelecia a ligação entre Ponferrada e o vale do rio Sil a Lalín, passando por 
Quiroga, Monforte de Lemos e Chantada, serviria como alternativa ao “Caminho Francês” du-
rante o inverno, evitando o trânsito por áreas mais montanhosas, como a região de O Cebreiro6. É 
neste percurso que encontramos mais uma ponte com legados, desta vez em Monforte de Lemos, 
presente no testamento de Juan Sobrote de 1333 (Rodríguez Fernández 1990: 277). Segundo 
Luis Ibáñez Beltrán, este era um dos três elementos estruturantes no território sob o controlo do 
novo burgo de Pino, existindo referências documentais à sua existência pelo menos desde 1193 
(Ibáñez Beltrán 2017: 148)7.

Uma das pontes mais relevantes deste estudo é a de Ourense (Imagem 1). Erguida pelos 
romanos sobre o rio Minho e reedificada no período medieval (Durán Fuentes 2004: 212-219), 
é de longe a ponte que mais atenção recebe, concentrando 42 dos 109 legados registados8. Acres-
ce que destes, 36 referem-se ao período entre 1238 e 1308, o que equivale a um legado a cada 
dois anos, o que aponta para um período de grande necessidade no que toca à manutenção da 
estrutura.

6	 https://www.caminodesantiago.gal/pt/planifique/os-itinerarios/camino-de-inverno.

7	 Todavia, é importante referir que ainda na década de 1190 e por ordem de Afonso IX, o burgo será desmantelado e a 
poucos metros será fundada a vila de Monforte. Sobre isto, veja-se Ibáñez Beltrán 2019: 539-552.

8	 Cinco dos legados são de origem portuguesa, nomeadamente de Guimarães e Braga.



75

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

De referir que, pelo menos desde 1258, aparece documentada a figura do “procurador da 
ponte” (Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 274). Acreditamos que seria a pessoa responsável 
pelo bom uso e conservação da estrutura, e provavelmente por cobrar portagem —como do vinho 
que seguia para Compostela (Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 99-100)— a quem quisesse 
transpor o Minho de forma segura, em oposição às barcas e vaus aí existentes (Rivas Fernández 
1978: 215-275).

Imagem 1. Por Jean Laurent (1867) - Biblioteca Virtual del Patrimonio Bibliográfico,  
Domínio público, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=47608844

Nos itinerários da Xunta da Galicia, esta ponte está incluída no traçado que ficou conhecido 
como “Via da Prata”9, que ligava Emerita Augusta (Mérida) a Asturica Augusta (Astorga). 
Apesar do itinerário principal da “Via” não entrar em território galego, algumas das suas rami-
ficações sim, quer por A Mezquita, quer por Verín. Este último núcleo urbano, localizado sob 
a cidadela de Monterrei, viu a sua importância na rede viária regional crescer ao longo da Baixa 
Idade Média, por ser o ponto de chegada e de partida dos caminhos oriundos de Chaves (Sul), 
de Puebla de Sanabria e A Gudiña (Leste) e Xinzo de Limia, Allariz e Ourense (Norte). Sinal 
disso são os vários legados à ponte sobre o rio Tâmega entre 1290 e 1318, a feira referida desde 
1293 (Vaquero Díaz 2004: I 125) ou a fundação em 1320, por Martiño Paz e a sua mulher, de 
uma albergaria em Monterrei dedicada ao Espírito Santo e vocacionada ao acolhimento de pobres 
e órfãos (Lorenzo Vásquez 2019: 1055-1056).

9	 https://www.caminodesantiago.gal/pt/planifique/os-itinerarios/via-da-prata.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

76

Enquadradas no “Caminhos Português” temos duas pontes: a de Sampaio e a de Ponteve-
dra. A primeira documentada desde 820 (Ávila y La Cueva 1995: 85) e onde existiria uma porta-
gem até meados do século XI, recebeu quatro legados entre 1227 e 1272, incluindo de Domingos 
Pires, cidadão de Braga, sendo este o único testador que visa a ponte de Pontevedra, com meio 
morabitino —bem como à de Ourense— antes de partir em peregrinação a Santa Maria de Ro-
camador (Marques 1982: 45-46). 

Por último e localizada no caminho entre Santiago e Fisterra, encontramos a ponte Maceira, 
que em 1400 recebe um legado de 100 morabitinos por parte do escudeiro D. Juan Núñez de 
Isorna, pai do arcebispo compostelano D. Álvaro de Isorna (Román 1901: 611).

3.2. Vias de âmbito regional 
Em segundo plano aparecem as restantes 10 pontes. Começamos com a ponte Nafonso —ou 
ponte Pia— sobre o rio Tambre, ligando Noia ao caminho entre Santiago e Fisterra. Em 1220 
esta ponte recebe um avultado legado da parte de Don Xoán Fróilaz Mariño “O Vello”, no qual 
se incluem 10 casais e uma grande quantidade de animais —21 éguas e cavalos, 30 vacas com o 
seu touro e bezerros—, utensílios e ferramentas várias, deixando tudo à guarda do mosteiro de 
San Xusto de Toxosoutos para que investissem na construção da dita ponte, que deveria ter pilares 
em pedra e tabuleiro em traves de madeira (Pérez Rodríguez 2004: 101-102). A ponte voltará a 
receber pelo menos mais um legado, da parte de D. Juan Núñez de Isorna, no valor de 100 mo-
rabitinos (Román 1901: 611)10.

A sul de Santiago e sobre o rio Ulla, encontramos a ponte Ledesma, nas proximidades do 
mosteiro de San Salvador de Camanzo, tendo esta estrutura recebido um legado de 50 soldos 
em 1276, pela mão de D. Gonzalo Ruiz de Bendaña (Román 1901: 271). Esta ligaria Bandeira e 
Compostela através de um caminho complementar aquele oriundo de Ourense, servindo, além do 
mosteiro de Camanzo, os cenóbios de San Pedro de Ansemil e de San Lourenzo de Carboeiro.

A norte de Lugo localiza-se a ponte Ombreiro, cuja cronologia foi já alvo de análise por 
Elisa Ferreira Priegue (1988: 242). Recetora de legados ao longo do século XIII11, era parte inte-
grante das ligações entre Lugo e os espaços a noroeste. 

É na atual província de Ourense que encontramos as restantes referências. A primeira ponte 
seria a ponte de Torrón, que recebe 11 legados entre 1248 e 1282. Cremos ter-se tratado de uma 
tentativa gorada de erguer uma estrutura em O Torrón (c. Pantón, p. Lugo), no local onde o 
rio Sil encontra o rio Minho e perto do mosteiro de San Vicente de Pombeiro (Imagem 2). Esta 
hipótese é reforçada pela proximidade da localidade de Os Peares, na margem direita do Minho, 
bem como pela existência de uma barca que garantia a passagem entre as duas margens do Sil, 
no caminho entre Ourense e Monforte de Lemos, a par de outra a montante (Ferreira Priegue 
1988: 160).

10	 Elisa Ferreira Priegue (1988: 49) refere-se à mesma informação, datando-a de 1170, sendo que o documento por nós 
consultado inicia com “Svb era Iª CCª Iª VIIIª et quotum XVI kalendas nouenbris”. Caso se trate do mesmo documento 
em análise, existe um erro de transcrição.

11	 Foi possível apurar legados em quatro testamentos, nomeadamente em 1199, 1239, 1262 e 1272.



77

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Imagem 2. Confluência dos rios Sil e Minho em O Torrón, parq. Pombeiro (San Vicente),  
c. Pantón, prov. de Lugo. 1ª edição MTN25 Fonte: https://www.geamap.com/pt/Espanhol#zoom=14.5&lat=42.45152&l

on=-7.72695&layer=7&overlays=FFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFFT

Numa breve análise dos valores que lhe são legados (Tabela 1), é possível perceber que seis são 
de eclesiásticos pertencentes à catedral de Ourense, sendo que as mandas mais significativas são os 
500 soldos legados pelo arcediago D. Arias Pérez e os 300 do deão D. Alfonso. Contam-se ainda 100 
soldos legados pelo raçoeiro Martín Fernández, sendo que entre os cónegos, as somas variam entre os 
25 e os 100 soldos. Relativamente aos demais testadores, contam-se as mandas de três mulheres, com 
Dona María Vásquez a legar o valor mais alto, num total de 50 soldos, em oposição à soma mais baixa, 
de um soldo, por parte de Bartolomé Pérez. Tendo em conta que a maior parte dos legados se situa 
entre 1249 e 1264, estimamos que este seja o período principal da tentativa de construção da ponte. 

Data Nome Função Legado Fonte

1248/04/01 D. Juan Viviánez Cónego de Ourense 50 soldos p. 144

1249/08/25 D. Alfonso Deão de Ourense 300 soldos p. 158

1250/02/10 Dona María Vásquez Cidadã 50 soldos p. 164

1251/05/07 D. Martín Fernández Cónego de Ourense 25 soldos p. 171

1252/01/16 Dona María Pérez Cidadã 10 soldos p. 177

1255/03/17 D. Bernando Cónego de Ourense 100 soldos p. 223

1263/12/27 Bartolomé Pérez Cidadão 1 soldo p. 334

1264/08/01 Lorenzo Martínez Cavaleiro de Pazos 10 soldos p. 341

1272/03/24-25 Urraca Estévez Cidadã 10 soldos p. 399

1282/06/17 Martín Fernández Raçoeiro de Ourense 100 soldos p. 461

1282/12/05 D. Arias Pérez «Escualo» Arcediago de Ourense 500 soldos p. 468

Tabela 1. Testamentos redigidos à ponte Torrón12

12	 Todas as referências presentes na tabela 1 são de documentos provenientes de Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

78

Sobre o rio Edo, próximo a Castro Caldelas, encontramos outra ponte, com Martiño Eanes 
a legar as casas que tinha no Castro. Estas deveriam ser vendidas, com o dinheiro daí obtido a ter 
de ser usado para terminar a estrutura que o próprio havia começado (Lorenzo Vásquez 2019: 
1635), não se conhecendo os motivos que o levaram a tal empreitada. Certo é que uma vez fina-
lizada, terá contribuído para melhorar a ligação entre Castro Caldelas e aquele que seria um dos 
principais itinerários da região, a via romana XVIII, também conhecida por “Via Nova”, e que 
ligaria Bracara Augusta (Braga) a Asturica Augusta (Astorga) pelos vales dos rios Homem e 
Lima, Xinzo de Limia, Maceda, Caldelas e Trives, até chegar ao vale do rio Sil, seguindo depois 
por Valdeorras e entrando em León por Puente de Domingo Flórez, seguindo até Astorga (Ro-
dríguez Colmenero 1976: 43-61).

Na zona extramuros de Ourense, sobre o rio Barbaña, encontra-se a ponte Pedriña, a meio 
caminho da ponte de Ourense. Tendo recebido dois legados, um em 1208 e outro em 125513, é 
parte integrante da via que ligava a Piñor e Toén, seguindo até Ribadavia pela margem esquerda 
do Minho. Sob a vigilância do castelo de Castrelo de Veiga, o caminho passava para a margem 
contrária pela ponte de Castrelo do Minho, sendo que dos 12 legados que recebeu —é a terceira 
estrutura com mais referências—, 10 foram entre 1218 e 1257, o que indica um período de maior 
intervenção na ponte. Acresce que no legado de 50 maravedis, de 1361, é utilizada a expressão “se 
se feser” (Enriquez Paradela 1987: 68)14, o que é interpretado por Elisa Ferreira Priegue (1988: 
49) como uma reconstrução, dado o historial acidentado da estrutura. O caminho seguiria por 
Ventosela até ao burgo de Ribadavia, ao qual acedia pela ponte com o mesmo nome e que em 
1257 recebeu um legado de 10 soldos (Souto Cabo 2012: 283).

A sul de Ribadavia deparamo-nos com a ponte de Brul, em Francelos, que em 1227 recebeu 
um soldo de Maria Perez (Romaní Martínez 1989: I 283). Daqui o caminho bifurcaria, ora rumo 
ao mosteiro de Santa María de Melón e daí para o litoral, ora rumo à barca de Reza, seguindo 
para Sul até ao vale do rio Deva, onde encontramos a última das pontes em análise, a ponte Deva. 
Localizada a meio caminho entre Ribadavia e o território português, aqui se juntavam os vários 
itinerários oriundos de Melgaço e Castro Laboreiro, de Celanova e Milmanda, bem como de 
Lobeira e do vale do rio Lima. Este é o único registo de um legado atribuído a pontes por parte 
de uma eclesiástica, nomeadamente pela abadessa do mosteiro de San Pedro de Ramirás, Dona 
Teresa Suárez, cujo testamento é datado de 1295 (Lucas Álvarez/ Lucas Domínguez 1988: 445).

13	 1208 —“Ponti Barbanie II sólidos”. (Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 249); 1255— “Ponti de Barbania solidos X” 
(Vaquero Díaz/Pérez Rodríguez 2010: 223).

14	 “Item mando aa ponte de Castrello se se feser çinqueenta moravedis”.



79

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Imagem 3. Pontes na Galiza recetoras de legados (séculos XII-XIV). Mapa do autor.

4. Considerações finais
O propósito deste ensaio foi simples: aferir o impacto dos legados testamentários a pontes na 
rede viária da Galiza medieval. E tiveram, porque embora se trate de um número reduzido de 
estruturas —20 no total, uma fração das que existiriam à época— a concentração de legados 
num número reduzido de estruturas vem reforçar a importância de cada uma destas na rede. 
Realçam-se as pontes sobre o rio Minho e os seus afluentes (13 em 20), inseridas nos principais 
trajetos regionais, e que por isso sofriam um maior desgaste, levando à necessidade de reparações 
constantes e, não raras vezes, a reconstruções parciais ou totais, como aconteceu com as pontes de 
Ourense ou de Castrelo do Minho.

Alguns destes percursos remontam ao período romano e subsistem no que hoje conhece-
mos como “Caminho de Santiago”, que desde 1993 obteve um novo impulso com o Jubileu, e que 
todos os anos leva milhares de peregrinos a calcorreá-los até Compostela. Outras, como a ponte 
Pias ou a de Verín, construídas no período medieval, não são apenas um reflexo do crescimento 
socioeconómico verificado nos últimos séculos da Idade Média, como continuam a ter um papel 
na rede de caminhos.

Ao nível de tendências, torna-se claro que esta é uma prática com limites cronológicos bem 
definidos. Pese embora algumas exceções, podemos afirmar com segurança que está circunscrita 
ao século XIII e às primeiras décadas do século XIV. Quanto aos testadores, é mais visível em 
testamentos de pessoas do género masculino.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

80

Mais. O ato de legar procurava obter impacto, quer no testador, quer no recetor do legado, 
e quem testava tinha noção disso. Será por isso que esta prática parece ser mais comum entre o 
clero e o povo? Além disso, como se justifica que cinco dos indivíduos analisados, todos habitan-
tes de Braga ou de Guimarães, deixassem legados a estruturas localizadas a 100 ou mais quilóme-
tros de distância? Porquê as pontes de Ourense, Sampaio ou Pontevedra e não outras, sobretudo 
quando estes testadores também deixam legados a estruturas em território português? É que a fé 
e o culto ao Apóstolo Tiago Maior não justificam tudo, de modo que estas pessoas teriam de ter 
algum tipo de conhecimento acerca destas estruturas, fosse por experiência própria, fosse pela de 
outros (viagens de comércio, peregrinações, etc.).

Procuramos assim responder ao propósito deste ensaio e lança-se o repto para investigações 
vindouras, onde o acesso a mais documentação, sobretudo aquela que continua inédita em fundos 
como os da catedral de Tui, possa vir a aprofundar os dados aqui disponibilizados.

Bibliografia
Fontes
Ávila y La Cueva, Francisco (1995): Historia civil y eclesiástica de la ciudad de Tuy y su obispado 

1852. Facsímile, Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega. Ponencia de Patri-
monio Histórico. 1ª edición.

Cambón Suárez, Segundo (1957): El Monasterio de Santa María de Melón (siglos XII-XIII), Tesis 
Doctoral inédita, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Castro Álvarez, Carlos de/Fernández de Viana y Vieites, José Ignacio/González Balasch, María 
Teresa (eds.) (1999): El monasterio de San Juan de Caaveiro, A Coruña: Deputación Pro-
vincial de A Coruña.

Enriquez Paradela, Mª del Carmen (1987): El monasterio y convento de Santo Domingo de Riba-
davia. Coleccion diplomática, Ourense: Museo Arqueolóxico Provincial. Boletín Auriense 
Anexo 8.

Fernández de Viana y Vieites, José Ignacio/González Balasch, María Teresa (2002): “Pergamiños 
soltos do Mosteiro de Caaveiro”. Cátedra. Revista Eumesa de Estudios 9, pp. 337-448.

Franco Espiño, Beatriz (2000): El Monasterio de Santa María de Armenteira: orígenes y primer 
desarrollo del dominio monástico (1151-1250), Memoria de Licenciatura, Santiago de Com-
postela: Universidade de Santiago de Compostela.

Lorenzo Vásquez, Ramón (2019): Mosteiro de Montederramo. Colección documental e índices. Co-
laboración de Maka Pérez, Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega [https://
consellodacultura.gal/publicacion.php?id=4340; 04/01/2025].

Losada Meléndez, María José (1992): La colección diplomática del monasterio cisterciense de Melón, 
Orense (pergaminos de la catedral de Orense). Siglo XIV, Memoria de Licenciatura, Santiago 
de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.



81

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Lucas Álvarez, Manuel/Lucas Domínguez, Pedro Pablo (1988): “San Pedro de Ramirás. Un 
monasterio femenino en la Edad Media: Colección diplomática”. Liceo franciscano 42.124-
126, pp. 1-683.

Marques, José (1982): “Os pergaminhos da Confraria de S. João do Souto da cidade de Braga 
(1186-1545)”. Bracara Augusta XXXVI.81-82, pp. 71-199.

Méndez Pérez, José/Otero Piñeyro Maseda, Pablo Santiago/Romaní Martínez, Miguel (2016): El 
monasterio de San Salvador de Chantada (siglos XI-XVI). Historia y documentos, Santiago de 
Compostela, CSIC - Xunta de Galicia. Cuadernos de Estudios Gallegos, anejo XL.

Pérez Rodríguez, Francisco Javier (2004): Os Documentos do Tombo de Toxos Outos, Santiago 
de Compostela: Consello da Cultura Galega [https://consellodacultura.gal/publicacion.
php?id=283; 04/01/2025]. 

Recuero Astray, Manuel/González Vázquez, Marta/Romero Portilla, Paz (1998): Documentos 
Medievales del Reino de Galicia: Alfonso VII (1116-1157), Santiago de Compostela: Xunta 
de Galicia.

Rodríguez Fernández, Carlos (1990): Colección diplomática de San Vicente del Pino, Tesis Docto-
ral, Granada: Universidad de Granada.

Rodríguez Sánchez/González Murado/Doval García (eds.) (2015): Colección Diplomática III 
(1183-1315), Lugo: Publicaciones Diócesis de Lugo.

Román, Jerónimo (ed.) (1901): Colección diplomática de Galicia Histórica, Santiago de Compos-
tela: Tipografía Galaica [https://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=6760; 
04/01/2025].

Romaní Martínez, Miguel (1989): Colección diplomática do Mosteiro cisterciense de Santa María 
de Oseira (Ourense). Vols. I e II (1025-1310), Santiago de Compostela: Tórculo.

Soto Lamas, María Teresa (1992):  La colección diplomática del monasterio cisterciense de Melón, 
Orense (pergaminos de la catedral de Orense). SS. XII-XIII, Memoria de Licenciatura, San-
tiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Souto Cabo, José António (2012): Os cavaleiros que fizeram as cantigas. Aproximação às origens 
socioculturais da lírica galego-portuguesa, Niterói: Universidade Federal Fluminense.

Vaquero Díaz, María Beatriz/Pérez Rodríguez, Francisco Javier (2010): Colección documental del 
Archivo de la Catedral de Ourense (888-1300), Vol. I, León: Centro de Estudios e Investiga-
ción San Isidoro/Caja España de Inversiones/Archivo Histórico Diocesano.

Vaquero Díaz, María Beatriz (2004): Colección diplomática do mosteiro de San Salvador de Cela-
nova (ss. XIII-XV). Tomo I (1200-1450), Santiago de Compostela: Tórculo.

Estudos
Barroca, Mário Jorge (2000): Epigrafia Medieval Portuguesa (862-1422) Vol. I, Lisboa: Fundação 

Calouste Gulbenkian/Fundação para a Ciência e Tecnologia.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

82

Bouza Brey, Fermín (1965): “Restos epigráficos de una puente medieval desaparecida”. Cuadernos 
de Estudios Gallegos 20.62, pp. 379-381.

Bowman, Jeffrey A. (2002): “The Bishop Builds a Bridge: Sanctity and Power in the Medieval 
Pyrenees”. The Catholic Historical Review 88.1, pp. 1-16. 

Conceição, Rúben Filipe Teixeira da (2022): “Mando et Lego: as pontes nos testamentos ecle-
siásticos portugueses (1071 a 1325)”. Lusitania Sacra 44, pp. 161-179 [DOI: https://doi.
org/10.34632/lusitaniasacra.2021.10334]. 

Cooper, Alan Ralph (2006): Bridges, Law and Power in Medieval England, 700-1400, Martlesh-
am: The Boydell Press.

Coupland, Simon (1991): “The fortified bridges of Charles the Bald”. Journal of Medieval History 
17.1, pp. 1-12 [DOI: https://doi.org/10.1016/0304-4181(91)90023-E].  

Durán Fuentes, Manuel (2014): “Puentes históricos y vías de comunicación”. Minius 22, pp. 81-
120.

Durán Fuentes, Manuel (2013): “El puente romano de Lugo: rehabilitación y nuevos datos histó-
ricos-constructivos”. Huerta, Santiago/López Ulloa, Fabián (eds.): Actas del Octavo Congre-
so Nacional de Historia de la Construcción, Madrid: Instituto Juan de Herrera, pp. 243-252.

Durán Fuentes, Manuel (2004): La construcción de puentes romanos en Hispania, Santiago de 
Compostela: Dirección Xeral de Patrimonio Cultural.

Ferreira Priegue, Elisa (1988): Los Caminos Medievales de Galicia, Ourense: Museo Arqueolóxico 
Provincial. Boletín Auriense Anexo 9.

García Sanjuán, Alejandro (2007): Till God Inherits the Earth. Islamic Pious Enowments in al-Andalus 
(9-15th Centuries), Leiden: Brill [DOI: https://doi.org/10.1163/ej.9789004153585.i-549]. 

Ghilardi, Matthieu et al. (2015): “Dating the bridge at Avignon (south France) and recon-
structing the Rhone River fluvial palaeolandscape in Provence from medieval to modern 
times”. Journal of Archaeological Science 4, pp. 336-354 [DOI: https://doi.org/10.1016/j.
jasrep.2015.10.002]. 

Harrison, David (2004): The Bridges of Medieval England. Transport and Society 400-1800, Ox-
ford: Oxford University Press.

Ibáñez Beltrán, Luis Manuel (2019): La villa de Monforte y la Tierra de Lemos en la Edad Media, 
Tese de Doutoramento, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Ibáñez Beltrán, Luis Manuel (2017): “Del Burgo de Pino a la villa de Monforte en la Tierra 
de Lemos (siglos XII-XIII)”. Cuadernos de Estudios Gallegos 64.130, pp. 141-166. [DOI: 
http://dx.doi.org/10.3989/ceg.2017.130.05]. 

Iranzo Muñío, María Teresa (2022): “Obras públicas y poder del Estado. Puentes y murallas en 
la Corona de Aragón durante la Baja Edad Media”. Laliena Corbera, Carlos/Ortega Ortega, 
Julián M./ Torre Gonzalo, Sandra de la (coords.): Arqueología y Arte en la representación 
material del Estado en la Corona de Aragón (siglos XIII-XV), Zaragoza: Universidade de 
Zaragoza, pp. 315-350. 



83

Pontes para o Céu. Os legados testamentários a pontes na Galiza medieval (séculos XII a XIV)

Mattoso, José (1992): “O culto dos mortos na Península Ibérica (séculos VII a XI)”. Lusitania 
Sacra 2.4, pp. 13-38.

Resende, Nuno (2023): “A pontística medieval”. Pérez González, José María (dir.): Enciclopédia 
do Românico em Portugal, Aguilar de Campo: Fundación Santa María la Real, pp. 75-86.

Rivas Fernández, Juan Carlos (1978): “Los dos antiguos ‘Portos’ fluviales de Orense: el ‘Porto 
Auriense’ y el ‘Porto Vello’. Sus Barcas, Ermitas y Caminos”. Boletín Auriense VIII, pp. 215-
275.

Rodríguez Colmenero, Antonio (1976): La red viária romana del Sudeste de Galicia, Valladolid: 
Universidad de Valladolid.

Ruiz de Loizaga, Saturnino (2008): “Puentes y hospitales en el Camino de Santiago en el No-
roeste Peninsular (siglos XIV-XV)”. Compostellanum 53, pp. 347-374.

Thomaz, Luís Filipe F. R. (2001): “Cristãos de São Tomé”. Azevedo, Carlos Moreira (dir.): Di-
cionário de História Religiosa de Portugal, vol. 4, Lisboa: Círculo de Leitores, pp. 178-187, 
vol. 4.

Vaz, João L. Inês (2014): “Pontes e águas: deuses e demónios, medos e esconjuros”. Silva, Carlos 
Guardado da (coord.): O Imaginário Medieval, Torres Vedras: Edições Colibri / Câmara 
Municipal de Torres Vedras / Instituto de Estudos Regionais e do Municipalismo Alexan-
dre Herculano, pp. 145-159.

Vilar, Hermínia Vasconcelos/Silva, Maria João Marques (1992): “Morrer e testar na Idade Média: 
alguns aspectos da testamentaria dos séculos XIV e XV”. Lusitania Sacra 2.4, pp. 39-60.



Rúben Filipe Teixeira da Conceição

84

Anexo

Nº Estrutura Nº de
referências

Referência
mais antiga

Referência
mais recente

Via ou centro urbano  
mais próximo

1 Ponte de Ourense 42 1191/06/20 1358/08/27 Ourense

2 Ponte de Lugo 14 1199/06/15 1327/02/26 Lugo

3 Ponte Castrelo do Minho 12 1218/10/15 1361/12/19 Ourense-Ribadavia

4 Ponte Ombreiro 4 1199/06/15 1272/05/23 Lugo

5 Ponte Sampaio 4 1227/04 1272/04 Tui-Compostela

6 Ponte Pias ou Nafonso 3 1220/10/17 1400/07/10 Noia

7 Ponte de Verín 3 1290/01/20 1318/03/02 Chaves-Ourense

8 Ponte Pedriña (Ourense) 2 1208/03/15 1255/03/17 Ourense

9 Ponte de Belesar 2 1241 1309/12 Monforte de Lemos-Chantada

10 Ponte de Brul 1 1227/04 - Ribadavia-Melón

11 Ponte de Torrón 11 1248/04/01 1282/06/17 Ourense-Monforte de Lemos

12 Ponte de Ribadavia 1 1257/08 - Ourense-Ribadavia

13 Ponte de Pontevedra 1 1272/04 - Tui-Compostela

14 Ponte de Ledesma 1 1276/03/08 - Compostela

15 Ponte de Portomarín 1 1281/12/13 - Portomarín

16 Ponte Deva 1 1295/08/06 - Melgaço-Ribadavia

17 Ponte de Monforte de Le-
mos 1 1333/05/27 - Monforte de Lemos

18 Ponte em Castro Caldelas 1 1348/10/07 - Castro Caldelas

19 Ponte de Pontedeume 1 1396/08/28 - Pontedeume

20 Ponte Maceira 1 1400/07/10 - Compostela-Fisterra

21 Pontes NID 2 1300/01/16 1347/10/05 -

Tabela 2. Pontes identificadas



85

Pecado e admonición: unha aproximación iconográfica á 
concepción románica do contorno norte da catedral de Lugo

Celia Vila Fernández - Universidade de Santiago de Compostela1

Tralos muros da actual capela do Pilar da catedral de Lugo agóchase a configuración orixinaria 
da fábrica románica tanto da parede occidental do brazo norte do transepto coma do exterior dos 
primeiros tramos da nave setentrional, destacando a porta que se abre ao terceiro deles. Por me-
dio do presente traballo preténdese facer unha aproximación ao discurso iconográfico plasmado 
neste contorno no momento da súa erección románica primixenia, tratando de demostrar como 
foi proxectado cun carácter admonitorio de advertencia aos fieis contra o pecado. Actualmente, 
os elementos escultóricos que se conservan in situ, e que polo tanto se configuran como punto de 
partida da análise, son os canzorros que sosteñen o tornachuvias da porta da nave norte e un dos 
capiteis da fiestra do muro occidental do transepto setentrional. Unha serie de concomitancias de 
tipo material e formal permiten a maiores integrar neste grupo outro capitel hoxe conservado no 
Museo Provincial de Lugo. Unha vez definidos os elementos a analizar, a lectura iconográfica das 
pezas de maneira individual e conxunta eríxese como a base do estudo, que vén completado por 
unha abordaxe do contorno dende un punto de vista urbanístico que permite ampliar a ollada e 
comprender o alcance do tráfico de fieis desenvolvido no sector norte da urbe.

1. Unha ollada urbanística. O contorno norte da catedral aberto cara a cidade
Foi no sector norte da cidade de Lugo onde xerminou o urbanismo medieval, conformando o 
Burgo Vello xa na Alta Idade Media, e tomando precisamente a basílica de Santa María, posterior 
catedral, coma punto de referencia. Este estendíase ata a Porta Miñá e a rúa da Tinería, integrán-
dose dentro da parroquia de San Pedro, e, se ben o Burgo Novo comezou a conformarse xa no 
século XI cara o sector suroriental da cidade, foi o Burgo Vello o que durante o período medieval 
concentrou á maior parte da poboación (Abel Vilela 2009: 77, 104-106). Ao analizar a localización 
da catedral en relación coa trama urbanística, pódese apreciar como é o seu flanco setentrional o 

1	 Este artigo foi realizado no marco das Ayudas para la Formación del Profesorado Universitario (FPU) convocadas polo 
Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades. 



Celia Vila Fernández

86

que se abre cara a cidade, mentres que o sur e o occidental quedan enfrontados cara a muralla. 
Esta cuestión permitiu apuntar ao seu costado norte coma acceso principal (Carrero Santamaría 
2005: 89-90), ao igual que sucede noutros casos, coma no zamorano (Carrero Santamaría 1996: 
110). Esta hipótese vén ratificada por certos testemuños de índole documental. A referencia 
máis evidente é a que alude á “rua que vadit de campo ad maius portale maioris ecclesie” (AHN, 
cód. 1042, fol. 8v.) do ano 12282, xa que a rúa á que fai referencia é a actual Obispo Basulto, 
que comunica a porta do transepto norte coa praza do Campo (Abel Vilela 2009: 243). O máis 
probable é que esta cita ratifique unha realidade continuadora do altomedievo, no que o habitual 
era que a entrada ás basílicas prerrománicas se fixera por un lateral, e pola situación da fábrica no 
caso lucense debía tratarse do costado setentrional (Carrero Santamaría 2005: 90). Así, cando na 
división entre a mesa episcopal e a canonical de 11203 se fai alusión a “ad Principalem Portam 
Ecclesie Beate Marie ante Ecclesiam Sancti Iohannis Baptiste” (AHN, cód. 267, fol. 117v.), cabe 
comprender que esta refira ao portal norte. 

Esta mesma referencia permite enlazar co primeiro dunha serie de fitos urbanísticos loca-
lizados no contorno setentrional da catedral, xa sinalados por Eduardo Carrero Santamaría. O 
historiador da arte atribúe a mención á “Ecclesiam Sancti Iohannis Baptiste” cun posible edificio 
destinado ao bautismo, vinculándoo coa aparición dunha piscina romana situada detrás da ac-
tual cabeceira e coa alusión por parte do cóengo Juan Pallares y Gayoso a un baptisterio exterior 
posteriormente trasladado ao interior do templo catedralicio4 (Carrero Santamaría 2005: 89-90). 
Por outra banda, nunha permuta de 1132 faise alusión ao “adrio de la puerta prinçipal de la ca-
tedral” (cit. Carrero Santamaría 2005: 117), indicando que nas súas inmediacións se atopaban a 
residencia episcopal e a canónica. O pazo episcopal situouse no sector norte xa dende o período 
altomedieval. Hoxe lixeiramente desprazado cara ao leste, en época medieval o seu extremo occi-
dental atopábase limítrofe co transepto norte da catedral, existindo unha conexión directa entre 
ambos edificios por medio dun paso voado5 (Carrero Santamaría 2005: 116-118). Noutra liña, 
tamén dende a Alta Idade Media, este espazo se caracterizaba por acoller enterramentos. A área 
cemiterial emprazábase no denominado como atrium de Santa María, espazo que posteriormente 
foi en parte ocupado pola fábrica románica catedralicia, se ben a área adxacente ao transepto nor-
te continuou a recibir enterramentos (Carrero Santamaría 2005: 89). Por último, e desprazando 
o punto de vista cara a vertente noroccidental, alí debeu emprazarse un hospital destinado aos 
peregrinos. Pallares y Gayoso (1700: 146) recolle unha doazón de 1054 para a construción dun 

2	 Dispoñible para a súa consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2610183]. Edi-
tado en Jiménez Gómez 1987: 220.

3	 Dispoñible para a súa consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2609685]. Edi-
tado en López Sangil/Vidán Torreira 2011: 214-218.

4	 “La de S. Cristoval [...] aunque hoi está dentro de la Iglesia, antiguamente estaua fuera de ella, como estuuo la pila del 
agua bendita, y la baptismal en todas las demas.” (Pallares y Gayoso 1700: 125-126). Carrero Santamaría (2005: 90) asi-
mila a curiosa vocación a San Cristóbal coa habitual de San Xoán Bautista, seguindo o modelo de Compostela e Ourense.

5	 Unha conexión entre as dúas fábricas existiu ata comezos do século pasado, cando en xaneiro de 1918 foi derrubado o 
coñecido coma “Arco de Palacio” (Sánchez Milao/Reboredo Pazos 2010: 102). 



87

Pecado e admonición

hospital destinado aos peregrinos vencellado á catedral, documentándose outra no ano 11186 di-
rixida á canónica e ao “hospitale pauperum” (AHN, cód. 1043, fol. 70v.), e así mesmo na citada 
permuta de 1132 menciónase un hospital de peregrinos que existiu entre a catedral e a parroquia 
de San Pedro (Carrero Santamaría 2005: 132). 

Ademais da efervescente actividade que se desenvolvía no contorno norte, cabe ter en conta 
outra cuestión, vencellada á gradual evolución construtiva da fábrica: a aparentemente tardía erec-
ción dos dous últimos tramos da catedral e consecuentemente o seu peche definitivo occidental, 
que segundo Ramón Yzquierdo Perrín (2005: 111) alongaríase ata a segunda metade do século 
XIV. Descoñécese se ao longo deses case dous séculos se tería recorrido a algunha solución pro-
visional, pero semella lóxico que, fronte a esta situación, unida a esa apertura cara a cidade do 
contorno setentrional, fose o contorno norte da catedral o que funcionase como acceso principal. 

Independentemente das vicisitudes construtivas e da plausible interrupción dun primeiro 
proxecto construtivo, neste xa se debía contemplar un dobre acceso á catedral a través do seu 
costado norte, posibilidade que M. Dolores Barral Rivadulla (2021: 363) xa puxo en relación coa 
súa destacada relevancia dentro do urbanismo medieval lucense. Se ben actualmente no flanco se-
tentrional da catedral de Lugo tan só se abre ao exterior unha única portada —a do transepto—, 
constituíndo esta ademais un dos principais focos ao achegarse ao estudo do período medieval da 
fábrica, durante os séculos románicos existía un segundo acceso que comunicaba co terceiro tramo 
da nave norte, un monumento que á súa vez se erixe coma un dos fitos do románico do edificio, 
hoxe acubillado dentro da capela do Pilar. O exemplo paralelo máis claro desta dobre apertura é 
o caso de San Isidoro de León, no que a súa dobre portada na vertente meridional vén xustificada 
pola traxectoria do Camiño de Santiago. Non obstante, no caso lucense, atravesado polo Camiño 
Primitivo, o costado norte funcionaría como saída dos peregrinos e non como entrada, xa que 
en época medieval a actual porta de Santiago, que atravesa a muralla no costado occidental da 
catedral, era de uso privado dos cóengos, de maneira que os camiñantes debían proseguir o seu 
camiño saíndo pola Porta Miñá, para o que debían atravesar a actual rúa Catedral (Abel Vilela 
2006: 135, 147). Porén, a traxectoria dos peregrinos non tería porque ter sido definitoria de cara 
á apertura dun dobre acceso, senón máis ben un elemento a sumar a todos aqueles que facían do 
contorno norte un espazo de acollida e de fluxo constante dun abundante número de fieis. 

6	 Dispoñible para a súa consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/show/2610184]. Editado 
en López Sangil/Vidán Torreira 2011: 292-294.



Celia Vila Fernández

88

2. A porta da nave norte 
2.1. Descrición e datación
Deste xeito, no contorno norte da catedral concéntrase unha intensa actividade urbana e conse-
cuentemente unha circulación abundante de fieis que fan necesaria a apertura dun dobre acceso 
á fábrica catedralicia, contexto no que se enmarca a porta da nave norte (Fig. 1). A súa apertura 
cara a cidade segundo a súa configuración orixinal puido manterse polo menos ata o século XIV. 
Nese momento ten lugar un cambio substancial na configuración do espazo norte da catedral, 
xa que se abre a capela dos Reis, fundada polo bispo López de Aguiar. Esta erixiuse adxacente 
ao transepto norte, no espazo correspondente cos dous primeiros tramos da nave; é dicir, neste 
momento a porta aínda podería abrirse cara o exterior do templo. Será un século máis tarde, coa 
apertura da capela de San Froilán por parte de Gómez García de Gayoso —que ocupa os dous 
seguintes tramos—, cando a porta quede definitivamente integrada dentro da construción (Yz-
quierdo Perrín 2005: 118). Estas dúas capelas, orixinariamente independentes, foron unificadas a 
comezos do século XVII por Gaspar de Arce Solórzano tal e como queda reflectido no contrato 
establecido co cabido o 7 de novembro de 1611 (Pérez Costanti 1930: 33; González Echegaray et 
al. 1991: 50), manténdose baixo a advocación de San Froilán, xa que non será ata 1816 cando esta 
se modifique e a capela pase a dedicarse á Virxe do Pilar (Taín Guzmán 2005: 222).

A portada enmárcase entre dous dos contrafortes que articulaban en orixe o muro exterior, 
e, baixo un tornachuvias sostido por cinco canzorros figurados, esta ábrese a través dun arco de 
medio punto, perfilado no seu exterior cun taqueado —tamén presente no tornachuvias—. A 
continuación, inseridos nunha moldura de media caña, dispóñense unha serie de tacos con aspas, 
e, por último, completan o conxunto dous boceis, o interior de maior grosor. O arco apoia sobre 
sendas impostas en estado de desgaste, particularmente a esquerda, mentres que na dereita aínda 

Fig. 1. A porta da nave norte e a súa localización dentro da catedral. Plano tomado de Yzquierdo Perrín 2005: 135. Imaxe 
procedente dos fondos fotográficos do GI-1907 Iacobus.



89

Pecado e admonición

se perfila o tallo vexetal ondulante que a compón e unha palmeta que articula a esquina. Cabe re-
saltar que todos os elementos que compoñen a portada están realizados en pedra calcaria. Algúns 
deles permiten establecer unha conexión coa que foi establecida como a primeira fase construtiva 
románica, coma o taqueado ou os tacos con aspas7, especialmente o primeiro, que xa foi indivi-
dualizado como distintivo desta etapa (Yzquierdo Perrín 2005: 110). Para o seu inicio, tomouse 
tradicionalmente como referencia o ano 1129 (Yzquierdo Perrín 1989-1990: 38), en relación co 
notorio contrato que se tería asinado co mestre Raimundo, recollido por Pallares y Gayoso (1700: 
125). Fronte a esta hipótese, Carolina Casal Chico (2018: 739-141) propón adiantar o inicio desta 
primeira fase ao mandato do prelado anterior, Pedro III (1114-1133), tomando a data do citado 
contrato coma un ante quem en lugar dun post quem. Non obstante, ámbolos dous historiadores 
da arte coinciden en que a porta da nave norte tería sido construída con anterioridade aos anos 
inmediatamente posteriores á morte do bispo Guido (1134-1152), momento no que se produ-
ciron cambios e mesmo posiblemente unha interrupción nas obras, se ben non atribúen unha 
data específica dentro do período fixado. Manuel A. Castiñeiras González (2002: 319) propón 
unha cronoloxía máis acoutada, datándoa entre 1125 e 1150. Se ben non é este o lugar onde facer 
unha revisión exhaustiva das etapas construtivas e das súas datas correspondentes, a partir das 
aportacións previas pódese apuntar á erección da porta da nave norte dentro do segundo cuarto 
do século XII.

2.2. A lectura iconográfica dos canzorros: xograría e condena
Sen lugar a dúbidas, os grandes protagonistas desta portada son o conxunto de cinco canzorros 
figurados que sosteñen o tornachuvias (Fig. 2). Para o recoñecemento dos personaxes represen-
tados cabe resaltar a lectura de Serafín Moralejo Álvarez (1981: 345), a quen posteriormente 
seguiu Yzquierdo Perrín (1989-1990: 35-36). De dereita a esquerda dende a perspectiva do es-
pectador: un espiñario, un bebedor de barril, un personaxe encadeado, un músico que toca un 
salterio e un acróbata ou contorsionista. Seguindo esta identificación interpretouse, por unha 
banda, ao espiñario e ao bebedor como símbolo da luxuria e da gula respectivamente, ao acró-
bata e ao músico en posición de realizar exercicios profanos, e, por último, ao personaxe enca-
deado do centro como exemplo do castigo, da “escravitude moral” daqueles que o acompañan 
na comparsa.

Non obstante, fronte á figura interpretada coma un bebedor de barril, Faustino Porras Ro-
bles (2007: 80) propón unha lectura alternativa: trataríase en realidade doutro músico, neste caso 
portante dun dolio. Posteriormente, Casal Chico (2018: 747) fai a mesma lectura deste canzorro, 
e resulta curioso como tanto Francisco Vázquez Saco coma Jaime Delgado Gómez xa o interpre-
taran como un instrumento musical8. Volvendo ao dolio, este instrumento estaría formado por 

7	 Tamén aparecen en tres bases dentro do conxunto da fábrica: na da cuarta pilastra do muro da nave sur, que delimita o 
terceiro tramo no seu costado oriental, e nas das dúas columnas acobadadas máis próximas á portada do transepto norte. 
Non obstante, especialmente no caso destas dúas últimas, o cotexo debe ser feito con cautela, xa que a porta do transepto 
norte sufriu grandes modificacións.

8	 Vázquez Saco (1953: 33) refírese a el como “un instrumento de forma cilíndrica, varias veces repetido en el románico 



Celia Vila Fernández

90

un corpo de gran tamaño con aros de reforzo situados preto dos seus laterais e un pico disposto 
perpendicularmente, e produciría unha única nota de carácter grave, ornamentando melodías 
producidas por outros aerófonos ou cordófonos aos que habitualmente acompañaba (Porras Ro-
bles 2007: 77-78). Precisamente, no caso lucense acompaña a un instrumento da familia dos 
cordófonos, concretamente a un salterio. Como consecuencia desta nova lectura, Porras Robles 
fala dunha escena de xograría. 

O xograr personifica a complexidade da imbricación entre o relixioso e o profano no me-
dievo. Por unha banda, encarna na súa figura os vicios mundanos en relación cos seus modos 
de vida, e consecuentemente é rexeitado polo estamento eclesiástico (Pérez Carrasco/Frontón 
Simón 1991: 42-44). Por outra banda, en certas ocasións os seus modos chegan a ser imitados 
polo clero, visto o seu éxito na atracción da atención dos fieis (Moralejo Álvarez 1985: 62-63). 
Así mesmo, resulta ambiguo nas súas condicións de carácter social e patrimonial, ante os casos 
documentados de xograres próximos non só a reis ou nobres senón incluso a bispos e arcebispos, 
e mesmo con capacidade de promocionar fundacións piadosas (Yzquierdo Perrín 1998: 128-
129). De feito, no Memorial de Aniversarios da catedral de Lugo documéntase unha doazón por 
parte dunha xograresa, “Maius Petri cantatrix”, no ano 12289 (AHN, cód. 1041, fol. 23r). Esta 
ambigüidade vai parella á que caracteriza á música durante o medievo, no marco dunha duali-
dade que distinguía entre aquela “que enaltecía las virtudes y la que, por el contrario, inducía 
al pecado y a los placeres mundanos” (Díaz Ibáñez 2008: 409), de xeito que a segunda, de corte 
popular, asociábase con elementos considerados sensuais coma a danza ou as exhibicións corpo-
rais, aínda que os límites entre as dúas categorías adoitaban resultar imprecisos (Ocón Alonso 
1996: 122-123).

Ante a dificultade fronte á lectura da figura do xograr medieval, a cuestión da súa represen-
tación resulta un fenómeno complexo que vén sendo estudado dende mediados do século pasado, 
principalmente en asociación coa imaxe do “outro” e cos espazos marxinais da arquitectura. Do 
mesmo xeito, trátase dun fenómeno que atravesa a todo o románico europeo e que consecuen-

regional”, mentres que Delgado Gómez (1996: 187) fala dun “curioso instrumento en forma de barril”.

9	 Dispoñible para a súa consulta en PARES: [https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/description/2610182]. Edi-
tado en Jiménez Gómez 1987: 200.

Fig. 2. Os canzorros da porta da nave norte. Imaxe procedente dos fondos fotográficos do GI-1907 Iacobus.



91

Pecado e admonición

temente deixa a súa pegada en Galicia, onde numerosos exemplos testemuñan a súa profusa 
difusión10. Se ben é certo que en determinadas ocasións as escenas xograrescas poden adornar 
as caras dos capiteis ou mesmo ocupar tímpanos, a maior parte dos exemplos concéntranse nos 
canzorros, coma sucede no caso a analizar. Sostendo o peso do edificio e esmagados polo beiril, a 
súa disposición levou a interpretar ás figuras neles representadas como os pecadores sobre os que 
triunfa a Igrexa, hipótese coa que convive a representación de personaxes de carácter marxinal 
e connotacións negativas, do mesmo xeito que a súa situación no exterior do templo implica a 
idea de condena ao desterro espiritual (Monteira Arias 2009: 130). Non obstante, estas lecturas 
de corte moralizante conviven con outras, coma a de Agustín Gómez Gómez (1997: 119; 1999: 
248, 252-253), quen fala dunha función decorativa en relación coa circulación e repetición dos 
tipos formais, así como coa introdución do profano na arte sacra, se ben apunta a que cada caso 
particular debe analizarse dentro do seu contexto.

No contexto lucense, a escena xograresca vén conformada dun xeito claro polos dous mú-
sicos e polo contorsionista, unha asociación habitual no románico. No caso galego, esta tamén 
está presente nos canzorros que sosteñen o tornachuvias da igrexa compostelá de Santa María de 
Salomé, nos do beiril da cabeceira do mosteiro de Ferreira de Pantón (Lugo), ou nas ménsulas 
que sosteñen o tímpano da portada de San Salvador en Sobrado de Trives (Ourense) (Yzquierdo 
Perrín 1998: 134-135). Nesta última igrexa repítese a estrutura de tornachuvias que acubilla a 
portada, e nos canzorros que o sosteñen, ademais de representarse un músico con dolio, tamén 
está presente a figura do espiñario. 

Non resulta estraño que o espiñario acompañe aos xograres nas súas representacións, coma 
no caso lucense. Dentro dos vicios atribuídos polos trobadores galego-portugueses aos xograres 
atópase a luxuria11, que é tamén asignada ao espiñario medieval. Esta figura de complexa signifi-
cación disponse en posición sedente cunha perna sobre a outra en actitude de retirar unha espiña 
do seu pé, herdeira dunha imaxe presente na escultura helenística, se ben é en época medieval 
cando se lle atribúe un carácter luxurioso, vinculándoo coa imaxe de Príapo, ao insinuar que 
baixo a escusa da espiña o que realmente pretende o personaxe nesa postura é ensinar o seu sexo 
(Aragonés Estella 1996: 146). A imaxe do espiñario remata por tipificarse, e non é necesario que 
se represente o seu membro viril para que simbolice a luxuria, coma no canzorro lucense, onde 
está ausente; porén, neste caso, o aceno de ensinar a lingua remite ao mesmo pecado (Casal Chico 
2018: 747). Completa a esta lectura a cuestión da idolatría, se ben para Moralejo Álvarez (1981: 
346) ambas poden ser complementarias. A este respecto, Inés Monteira Arias (2012: 640) iden-
tifica como en determinadas ocasións certos elementos característicos de xudeus ou musulmáns 
poden restrinxir a asignación da luxuria aos infieis idólatras, mentres que noutras a alusión a dito 

10	 Ao respecto da materia das representacións xograrescas no románico, tanto no seu contexto xeral coma no particular galego, 
remitimos ao completo e exhaustivo estado da cuestión elaborado recentemente por Javier Castiñeiras López (2024: 3-8).

11	 Xunto coa súa afición á bebida, as frecuentes pendencias, o xogo, a blasfemia, os furtos e outras violencias (Yzquierdo 
Perrín 1998: 128). A luxuria é ademais un dos pecados que adoitan representarse nos canzorros románicos, como acon-
tece por exemplo nos muros exteriores de San Martiño de Mondoñedo, se ben nese caso dun xeito moito máis explícito 
(Castiñeiras González 2007: 129).



Celia Vila Fernández

92

pecado é xenérica, sen aludir á relixión do personaxe, coma sucede no caso lucense, onde non se 
identifica ningún atributo que permita vinculalo co xudaísmo ou o Islam.

Por último, centra a composición unha figura que se representa dobrada, sostendo unha pe-
sada carga nas súas costas da que é prisioneiro, xa que está encadeada aos seus pés descalzos12. Esta 
conxunción de elementos leva á súa lectura como a exemplificación da condena que suporía caer 
no pecado, personificado por medio dos seus acompañantes. Neste sentido, Castiñeiras González 
(2002: 319) identifícao coma un atlante, indicando como esta imaxe adoita aparecer na arte medieval 
cun simbolismo de carácter punitivo, en liña co atlante que sostén a cornixa na Porta do Purgatorio 
na Divina Comedia. Cabe resaltar como neste tipo de representacións de carácter condenatorio, nas 
que o pecador carga nas costas co peso que supón o seu pecado, permite precisamente, por contras-
te, identificar ao músico portador do dolio como tal e non coma un bebedor de barril e, consecuen-
temente, símbolo da gula, xa que nese caso portaríao ás costas, coma por exemplo sucede no caso 
dun canzorro na igrexa de San Pedro de Cervatos en Cantabria (Porras Robles 2007: 76).

Deste xeito, fronte á visión fragmentaria dos canzorros dous a dous (músico-contorsionista/
bebedor-espiñario) coa figura central como nexo e separación ao mesmo tempo, é posible un 
achegamento á escena baixo unha perspectiva conxunta, no que o condenado continúa a repre-
sentar o resultado das accións daqueles que o rodean13: o contorsionista, o músico que toca o 
salterio, o segundo músico que toca un dolio e o espiñario. Así, fronte ás dificultades que xa 
foron sinaladas con respecto á identificación da significación de certos canzorros que aparecen 
representados de maneira independente e lonxe dun contexto ao que adscribilos, no caso da porta 
da nave norte lucense disponse un programa pechado en torno aos cinco canzorros. Consecuen-
temente, no marco da intención moralizante propia da concepción medieval do mundo (Pérez 
Carrasco/Frontón Simón 1991: 50), e seguindo a Castiñeiras González (2002: 301-302), conside-
ramos que neste caso as referencias ao profano dos canzorros intégranse “dentro dun claro código 
escatolóxico de condena e admonición”. Por outra banda, se ben é certo que dentro da portada 
ocupan unha posición marxinal, a súa disposición nunha porta de acceso á catedral confírelles 
unha relevancia e unha visibilidade maior con respecto a outros exemplos situados en zonas máis 
altas e menos accesibles. Neste sentido, e volvendo ao compoñente urbanístico, cómpre lembrar 
que o contorno norte era o máis concorrido polos fieis, de maneira que este discurso en torno á 
advertencia contra o pecado e a súa consecuente condena encaixa perfectamente coa fin última da 
escultura monumental aplicada ás portadas: atraer a atención e transmitir unha mensaxe aos fieis 
dispostos á entrar na basílica (Poza Yagüe 2016: 137). Por último, a súa disposición no exterior 
da fábrica, pero nun acceso a ela, subliña a idea de espazo liminar no que as figuras dos xograres 
e do espiñario, en calidade de personificación do pecado, deben permanecer fóra e non penetrar 
no seu interior.

12	 Seguindo a Marta Poza Yagüe (2016: 179-180), a figura do home ou muller encadeada como prisioneira do seu pecado 
tería a súa orixe na do simio, como representación simbólica do pecado e consecuentemente do pecador sometido á culpa, 
e tería sido o resultado dun proceso de transición coa fin de facilitar a súa lectura e comprensión.

13	 Esta conxunción de vicio e castigo dentro dun rexistro de condena tamén aparece representada nunha serie de ménsulas 
repartidas polas naves de San Martiño de Mondoñedo (Castiñeiras González 2007: 129).



93

Pecado e admonición

Aínda así, cabe sinalar que, se ben os canzorros son o único testemuño iconográfico pre-
sente na porta da nave norte que se mantivo na súa localización orixinal ata a actualidade, isto 
non significa que en época románica esta portada non puidese contar con outros elementos de 
carácter figurativo que artellasen un discurso máis completo e complexo. A este respecto, Casal 
Chico (2018: 743) apunta a que a articulación orixinal da portada implicaría o apoio do arco 
sobre columnas e non sobre as xambas actuais, de maneira que é posible que a portada contase 
con capiteis e mesmo con ménsulas, ademais de indicar o estraño da ausencia de tímpano, algo 
que xa fora sinalado por Yzquierdo Perrín (2005: 116). Así, a posible figuración representada nos 
plausibles elementos que configurarían a portada podería completar un hipotético discurso ao 
que actualmente só é posible aproximarse a través do bosquexo que debuxan os canzorros.

3. O espazo do transepto norte
Nesta mesma liña, existe unha clara complexidade á hora de tratar de estender unha lectura baixo 
un punto de vista iconográfico ao espazo setentrional restante vinculado cos accesos ao templo 
catedralicio. Por unha banda, a porta do transepto, aquela que con bastante certeza funcionou de 
portada principal, foi moi transformada ao longo dos séculos, e os dous elementos con figuración 
que a compoñen —o Pantocrátor en mandorla e o capitel pingante coa representación da Última 
Cea— correspóndense cun momento posterior do románico, no cal o discurso primixenio teríase 
visto modificado. Deste xeito, descoñécese a configuración da portada no momento no que se 
erixiu, así como se esta estaría conformada por un programa figurativo previo —o escenario máis 
plausible se consideramos que debía tratarse do acceso principal—. Por outra banda, o espazo 
do transepto foi reconfigurado en época gótica, no momento no que se reconstruíu a cabeceira. 
Como consecuencia foi o muro oriental o que resultou máis afectado, se ben o occidental tamén 
sufriu alteracións, tanto no arco ao que se abre a tribuna coma no rexistro inferior do muro, onde 
no século XIV foi aberta a porta que dá acceso á capela dos Reis. Sobre esta porta consérvase unha 
fiestra románica que orixinalmente daría ao exterior, pero que hoxe se atopa tamén integrada 
dentro da capela do Pilar. É precisamente nesta fiestra onde se dispón un capitel que, xunto con 
outro exemplar conservado hoxe no Museo Provincial de Lugo, permiten esbozar un fío condutor 
arredor do discurso iconográfico en torno ao espazo setentrional de acceso á catedral lucense na 
súa primeira concepción románica.

3.1. Un capitel in situ
A fiestra que orixinalmente iluminaba dende o exterior o transepto norte atópase hoxe integrada 
dentro da capela do Pilar, comunicando polo tanto ambos espazos (fig. 3). Na súa cara occidental 
ábrese por medio dun arco de medio punto perfilado polo característico taqueado, cun bocel na 
súa cara interior, que apoia en dúas columnas acobadadas, con cimacios lisos —neste caso moi 
desgastados— e con base ática. Na cara oposta repite a mesma estrutura, se ben o taqueado foi 
retirado posteriormente, albiscándose aínda o seu rastro no muro. No relativo aos capiteis, na súa 
cara oriental o capitel norte modúlase a partir de tres follas de acanto que na súa punta enróscanse 
sobre si mesmas, seguindo as fórmulas do románico deste momento, mentres que o capitel sur foi 



Celia Vila Fernández

94

substituído posteriormente e presenta decoración de tipo vexetal cuxa morfoloxía permite adscri-
bilo á etapa correspondente co gótico da catedral. Na cara occidental, o capitel norte repite unha 
morfoloxía similar ao seu pendant, se ben neste caso as follas de acanto multiplícanse, ao dispo-
ñerse en dúas filas, e non presentan un enrolamento tan acusado. É o seu compañeiro, o capitel 
sur, o que presenta unha figuración de carácter zoomorfo. Os tres capiteis románicos configúran-
se por medio dun desbastado cúbico-cónico e con astrágalo en bocel, e contan cunha voluta na 
parte superior de ambas caras. Cómpre resaltar como todas as columnas coas súas bases e capiteis 
que integran esta fiestra, con excepción do capitel gótico, están realizadas en pedra calcaria. Esta 
cuestión de carácter material permite establecer unha diferenza con respecto ás fiestras que ori-
xinalmente artellaban o muro exterior norte da fábrica catedralicia14, que, se ben repiten a mesma 
estrutura, están elaboradas na súa totalidade en granito, ademais de contar cun tamaño inferior.

Volvendo ao capitel con figuración zoomorfa, nel son representados dous leóns afrontados 
que unen as súas cabezas e cadansúa pata dianteira no ángulo da peza (Fig. 4). A presenza do león 
na plástica románica é un elemento moi recorrente, vinculado ao papel destacado que ocupan os 

14	 Estas consérvanse, de novo, integradas dentro da actual capela do Pilar, en concreto no segundo e no cuarto tramo, xa que 
a do primeiro foi tapiada e no terceiro tramo ábrese a porta da nave norte.

Fig. 3. Fiestra do muro occidental do transepto norte. Á esquerda, visión occidental; á dereita, visión oriental.  
Imaxes procedentes dos fondos fotográficos do GI-1907 Iacobus.



95

Pecado e admonición

animais dentro do complexo sistema simbólico medieval, o cal se ve claramente reflectido nos 
bestiarios, definidos así por Victoriano Nodar Fernández (2021: 28):

Los bestiarios se pueden definir, por tanto, como tratados alegóricos sobre las virtudes y los 
vicios, con un texto de carácter didáctico que ilustra cómo los cristianos pueden aprender de la 
naturaleza a través de pequeños sermones, organizados temáticamente, que ofrecen dos modelos de 
comportamiento humano: uno resultante en la salvación y otro en la condenación.

Neles o animal sitúase en tres planos: o real, o alegórico e o moral. Para cada especie pri-
meiro introdúcese unha descrición, seguida por unha explicación alegórica das súas propiedades 
ou calidades, das cales se extraen as leccións morais ou os símbolos relixiosos (Rodilla León 
1998: 38). De feito, os bestiarios son algunhas das fontes ás que recorrían os autores cristiáns 
para elaborar os seus sermóns, xa que a través do exemplo dos animais se expoñían os modelos 
de conduta e se criticaban os vicios que prexudicaban a vida relixiosa (Nodar Fernández 2021: 
38). Así, nun contexto no que cada elemento da creación pode recibir unha explicación alegórica 
e chegar a ser un reflexo dos principais dogmas do cristianismo, as figuras animais intégranse 
neste amplo sistema simbólico no que só hai signos dotados dun significado moral e teolóxico. 
Nesta liña, os bestiarios non buscan ofrecer unha descrición realista dos animais, senón instruír 
o cristián para que sexa capaz de comprender o mundo por medio de equivalencias simbólicas. O 
animal pasa a ser percibido como un medio de salvación: se as figuras desacougan o espectador 
provócanlle unha reacción salvadora, se pola contra o tranquilizan, anímano a perseverar no bo 
camiño (Voisenet 2012: 199-205).

Este sistema simbólico resultaba en moitas ocasións ambiguo. No propio caso do león, este 
foi interpretado dende a época bíblica como un elemento positivo e negativo á vez, se ben a máis 
habitual era a segunda lectura (García García 2009: 34-35). Neste sentido cabe resaltar a cita de 

Fig. 4. Capitel sur da fiestra occidental do transepto norte. 
Imaxe procedente dos fondos fotográficos do GI-1907 Iacobus.



Celia Vila Fernández

96

san Pedro: “Alerta! Que o voso inimigo, o demo, bruando coma un león, anda arredor á procura 
de quen engulir” (I San Pedro 5, 8). Non obstante, tamén existía unha lectura positiva, en liña 
coa súa faceta como emblema da tribo de Judá, asociándoo coa figura de David e coa súa descen-
dencia, o que acabará derivando na visión cristolóxica do león (Pastoureau 2006: 57-60). Ante 
esta situación, cómpre analizar cada imaxe dentro do seu contexto. Como xa sinalou Nodar Fer-
nández (2021: 175-176, 274), no ambiente artístico hispano-languedociano é habitual a presenza 
de capiteis figurados nos tramos inmediatos aos accesos, conformando un espazo de recepción 
para os fieis. Ademais, no caso compostelán, o historiador da arte fai unha lectura dos capiteis 
zoomorfos presentes no transepto como recordatorios da espreita constante do pecado e, polo 
tanto, como chamadas á vixilancia. Precisamente a vixilancia é un dos comportamentos asignados 
ao león no Fisiólogo, en relación coa crenza de que estes felinos durmían cos ollos abertos (Brete-
que 1984: 147; García García 2009: 36). Así, a mesma interpretación podería serlle atribuída ao 
capitel presente no transepto norte lucense, facendo de novo fincapé no compoñente urbanístico 
que perfila o contorno norte como o acceso principal á catedral e un espazo de continuo fluxo de 
fieis.

3.2. Un capitel ex situ
Como xa foi adiantado na introdución a este apartado, no Museo Provincial de Lugo consér-
vase un capitel procedente da catedral15 (Fig. 5). Esta peza xa foi posta en relación coa porta 
da nave norte por Yzquierdo Perrín (1989-1990: 36-37; 2005: 16) en virtude dos seus trazos 
estilísticos, consecuentemente adscribíndoo ao que para el foi a primeira etapa construtiva do 
románico na catedral, aproximadamente entre 1129 e 1155; previamente, xa fora datado por 
M. Elena Varela Arias (1984: 45), quen apuntaba cara ao segundo terzo do século XII. Trátase 
dun capitel angular realizado en pedra calcaria, non especialmente grande —24x24x31 centí-
metros—, e configurado por medio dun desbastado cúbico-cónico co astrágalo redondeado 
en bocel, ao igual que os tres capiteis románicos da fiestra do transepto norte. A pesar do seu 
profundo desgaste, aínda se pode apreciar a escena representada, sobre todo a partir da súa cara 
esquerda, a mellor conservada. Nel, dous leóns en posición erguida converxen nunha figura 
humana situada no ángulo da peza. Os animais eríxense sobre unha das súas patas traseiras, 
xa que a outra póusana sobre a perna do homínido, o cal asen tamén coas súas garras diantei-
ras. Ademais, morden os brazos da figura humana, que trata de defenderse botando man da 
pata traseira que cadanseu animal coloca nas súas pernas. En canto á figura humana, lamen-
tablemente non se conserva nada da súa cabeza; porén, pódese interpretar a posición dos seus 
brazos no lado esquerdo do capitel, de aí que sexa posible coñecer a súa disposición corporal. 
Apréciase un corte por debaixo dos xeonllos que revela as súas vestiduras: unha túnica curta e 
cinguida. Os seus pés, que apoian no astrágalo, consérvanse practicamente intactos, e revelan 
o minucioso traballo ao que foi sometido o capitel.

15	 A súa adscrición á fábrica catedralicia veu dada pola proximidade xeográfica da localización onde foi atopado o capitel, na 
actual rúa Catedral, no marco das obras que tiveron lugar nunha propiedade particular que anteriormente pertencera ao 
cabido (Cabarcos Fernández 2005: 48; Varela Arias 1984: 45).



97

Pecado e admonición

Se ben a descontextualización do capitel dificulta a súa introdución dentro dun programa 
iconográfico vencellado á catedral, a proximidade dende a que pode ser observado permite unha 
apreciación máis exhaustiva dos trazos que conforman ao león, a diferenza do caso anterior. Se-
guindo a descrición proporcionada polo Fisiólogo (Breteque 1984: 145-147), estes son: as patas e 
as garras —caracterizadas por unhas longas unllas—, a longa cola, o maior volume concentrado 
na zona do peito en oposición ao corpo traseiro, e, por último, a melena, da cal só se pode apre-
ciar o seu rastro se a peza é observada de preto, como consecuencia do seu gran desgaste. Resulta 
característica a forma de dispoñer a cola dos felinos: vén dende atrás e enróscase arredor do seu 
lombo ata rematar en cada unha das esquinas superiores do capitel, dun xeito efectista e case 
ornamental, que se repite no capitel da fiestra do transepto norte.

 Neste caso, os leóns dispóñense nunha clara posición de ataque, polo que a súa lectura 
tradúcese de maneira evidente en clave negativa. A significación da peza xa foi posta previamente 
en relación coa configuración da imaxe do pecado: o león como representación do pecado, ou 
incluso do demo, que devora ao home pecador (Cabarcos Fernández 2005: 49). Así, pódese in-
troducir o concepto de antropofaxia, un tema que segundo Teresa C. Moure Pena (2010: 10-13) 
tería sido introducido na escultura románica galega por medio da recepción de modelos franceses 
a través da primeira campaña construtiva da catedral compostelá, cunha mensaxe que transmite a 
imaxe do home presa do pecado, funcionando as bestas devoradoras como metáfora das encarna-
cións demoníacas e prognosticando coa súa acción punitiva o destino daqueles que sucumben ao 
pecado. Non obstante, ao mesmo tempo a figura humana disponse nunha posición activa de loita 
(Balseiro García/Alcorta Irastorza/Carnero Vázquez 2018: 765), xa que cos brazos agarra a pata 
traseira que posa na súa coxa cada un dos animais. Este aceno, xunto co feito de que a figura porte 
vestiduras, como se pode apreciar na liña da túnica que remata por baixo do seu xeonllo, permite 
comprobar que non se trata da representación dunha alma devorada por unha figura demoníaca, 

Fig. 5. Capitel angular procedente da catedral. © Museo Provincial de Lugo.



Celia Vila Fernández

98

senón dun home que opón resistencia ao pecado. Isto dá pé a que a mensaxe que emana do capitel 
non sexa lida só como unha ameaza cara ao fiel do castigo ao que se terá que enfrontar en caso 
de caer no pecado, senón ao mesmo tempo como unha exhortación de loita contra a tentación. 

En canto á localización orixinal do capitel dentro da catedral, en resposta ás súas reducidas 
dimensións o consenso atópase en que debe proceder dalgún dos vans da fábrica románica, e en 
concreto apuntouse a aquelas zonas que posteriormente foron totalmente reconstruídas, coma a 
cabeceira, ou moi transformadas, coma o transepto (Varela Arias 1984: 47; Cabarcos Fernández 
2005: 48). Se ben apuntar a unha localización concreta ante os escasos datos dispoñibles resulta 
arriscado, en virtude do material que compón a peza, a pedra calcaria, debeu estar situada nalgún 
lugar privilexiado da fábrica, como puido ser o propio transepto. 

Precisamente a cuestión material é unha das que permiten establecer a relación entre este 
capitel e a porta da nave norte —asociación xa establecida por Yzquierdo Perrín— á que se lle 
pode sumar o capitel cos dous leóns da fiestra do transepto norte. O historiador da arte xa indi-
caba unha relación de tipo formal, apuntando a unha marca presente no puño esquerdo da figura 
humana do capitel do Museo, o pano da súa vestidura e o tipo de pés compartido entre esta e as 
figuras dos canzorros (Yzquierdo Perrín 1989-1990: 37). A este respecto pódense engadir certas 
semellanzas entre os leóns de ambos capiteis, coma a maneira de apoiar as garras sobre o astrá-
galo, a forma da cabeza —disposta de maneira frontal—, ou a disposición das longas colas en-
roscadas arredor do seu lombo que chegan á esquina superior dos capiteis. Por último, é posible 
establecer un fío discursivo en torno á iconografía. O capitel do Museo enriquecería de significado 
o programa iconográfico integrado polos canzorros da porta da nave norte, que advertirían sobre a 
condena como consecuencia do pecado, e o capitel situado na fiestra cara ao exterior do transepto 
norte, que lembraría sobre a necesidade de manter a alerta ante a espreita constante da tentación, 
engadindo pola súa banda a exhortación ao fiel á loita e á resistencia.

4. Conclusións: a advertencia aos fieis contra o pecado no contorno norte 
No contorno norte da catedral de Lugo concentráronse dende a Alta Idade Media fitos urbanís-
ticos de gran relevancia, chegando a perdurar algún deles ata a actualidade, coma sucede no caso 
do pazo episcopal. Non obstante, ademais da presenza latente do poder do bispo, neste mesmo 
espazo o tráfico de fieis era abundante, ao habitar a meirande proporción deles cara a área norte 
da cidade, fenómeno que pode vincularse coa presenza dun espazo de enterramento, así coma 
dun plausible baptisterio. Por último, completaban esta paisaxe os peregrinos que optasen pola 
vía do Camiño Primitivo para chegar a Compostela, os cales despois de visitar a catedral sairían 
polo seu costado norte e, cara a vertente occidental, contarían cun hospital ao seu servizo. Estas 
condicións propiciaron que á hora de proxectar a fábrica románica se decidise abrir dúas portas 
no seu flanco setentrional. 

Os testemuños que se manteñen na súa localización orixinal na actualidade e que permiten 
achegarse á lectura do discurso iconográfico primixenio desenvolvido neste espazo son os canzo-
rros que sosteñen o tornachuvias da porta da nave norte e un capitel na fiestra do muro occidental 
do transepto norte. Estes vestixios permiten apuntar cara un discurso vencellado co pecado. Por 



99

Pecado e admonición

unha banda, no tornachuvias unha escena xograresca integrada por dous músicos —un interpre-
tando o salterio e o outro o dolio— e un contorsionista, acompañados por un espiñario, exem-
plifican os vicios que deben evitar os fieis e que ademais deben quedar no exterior do templo, en 
liña co espazo liminar no que se integran. Completa a mensaxe o canzorro central, de carácter 
admonitorio, no que un condenado prisioneiro do pecado mostra o castigo ao que será sometido 
o fiel no caso de caer na tentación. Por outra banda, no capitel que en orixe daría ao exterior do 
transepto —hoxe integrado na capela do Pilar— dous leóns afrontados sérvenlle de lembran-
za da necesidade de non baixar a garda e manterse alerta fronte á tentación, sempre á espreita. 
Vinculado a estas pezas dende un punto de vista morfolóxico e material, o capitel conservado no 
Museo Provincial de Lugo tamén pode ser vencellado a elas dende un punto de vista iconográfico. 
Dentro deste mesmo discurso, introdúcese cunha mensaxe de corte admonitorio, pero ao mesmo 
tempo de exhortación á loita contra o pecado.

A escaseza de testemuños dificulta establecer unha lectura pechada en torno ao programa 
iconográfico desenvolvido no contorno norte vinculado co acceso principal da catedral durante 
a meirande parte do século XII. Non obstante, aqueles que se conservan son suficientes para 
concluír que no momento da concepción dos accesos situados no flanco setentrional da fábrica 
catedralicia lucense despregábase todo un discurso orientado á alerta contra o pecado. Este non 
pode disociarse do contorno urbano da cidade, é máis, precisamente vinculado con esta realidade, 
no contorno de maior proxección cara a urbe, foi disposto cunha intencionalidade clara: chegar 
ao maior número de fieis posible.

Fontes documentais
Archivo Histórico Nacional, Libro de Aniversarios de la Catedral de Lugo, códice 1041.
Archivo Histórico Nacional, Libro de aniversarios, foros, arriendos y otras escrituras pertenecientes a 

la Catedral de Lugo, códice 1042.
Archivo Histórico Nacional, Tumbo nuevo de la catedral de Lugo, códice 267.
Archivo Histórico Nacional, Tumbo viejo de la Catedral de Lugo, códice 1043.
López Sangil, José Luis/Vidán Torreira, Manuel (2011): “Tumbo viejo de Lugo (transcripción 

completa)”. Estudios mindonienses: Anuario de estudios histórico-teológicos de la diócesis de 
Mondoñedo-Ferrol 27, pp. 11-373.  

Jiménez Gómez, Santiago (1987): “O ‘memorial de aniversarios’ da Catedral de Lugo como fonte 
para o estudio da sociedade medieval”. Jubilatio: Homenaje de la Facultad de Geografía e 
Historia a los profesores D. Manuel Lucas Álvarez y D. Ángel Rodríguez González, Santiago de 
Compostela, pp. 161-227, tomo I.

Pallares y Gayoso, Juan (1700). Argos Divina. Sancta Maria de Lugo de los Ojos grandes, Fundacion, 
y Grandezas de su Iglesia, Sanctos naturales, Reliquias, y Venerables Varones de su Ciudad, y 
Obispado, Obispos, y Arçobispos que en todos imperios la gouernaron, Lugo, ed. facsímil 1988.



Celia Vila Fernández

100

Referencias bibliográficas
Abel Vilela, Adolfo de (2006): “O Camiño Primitivo na cidade de Lugo. Testemuños históricos 

e iconográficos”. O Camiño primitivo: actas do congreso o Camiño de Santiago para o século 
XXI, o Camiño Primitivo: Lugo, 27, 28 e 29 de abril e 4 de maio de 2006, Santiago de Com-
postela: S.A. de Xestión do Plan Xacobeo, pp. 134-154.

Abel Vilela, Adolfo de (2009): La ciudad de Lugo en los siglos XII al XV: urbanismo y sociedad, A 
Coruña: Fundación Pedro Barrié de la Maza.

Aragonés Estella, Esperanza (1996) La imagen del mal en el románico navarro, Pamplona: Go-
bierno de Navarra.

Balseiro García, Aurelia/Alcorta Irastorza, Enrique/Carnero Vázquez, María Ofelia (2018): “Mu-
seo Provincial de Lugo”. Valle Pérez, José Carlos (coord.): Enciclopedia del Románico en 
Galicia. Lugo, Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real, pp. 763-774, vol. II.

Barral Rivadulla, M. Dolores (2021): “Revisitando la catedral medieval de Lugo”. Castiñeiras 
López, Javier/Cendón Fernández, Marta (coords.): Viajeros de la Antigüedad al Nuevo Mun-
do, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela, pp. 357-374.

Breteque, François de la (1984): “Image d’un animal: le lion. Sa définition et ses ‘limites’, dans 
les textes et l’iconographie (XI-XIV siècle)”. Le monde animal et ses représentations au Mo-
yen-Age (XI-XV siècles), Toulouse: Service de Publications de l’Université de Toulouse-Le 
Mirail, pp. 143-154. 

Cabarcos Fernández, Ignacio (2005): Bases, fustes e capiteis. Catálogo de elementos columnarios me-
dievais no Museo Provincial de Lugo, Lugo: Deputación Provincial.

Carrero Santamaría, Eduardo (1996): “El claustro medieval de la catedral de Zamora: topografía 
y función”. Anuario del Instituto de Estudios Zamoranos Florián de Ocampo 13, pp. 107-128.

Carrero Santamaría, Eduardo (2005): Las catedrales de Galicia durante la Edad Media. Claustros 
y entorno urbano, A Coruña: Fundación Pedro Barrié de la Maza.

Casal Chico, Carolina (2018): “Catedral de Santa María”. Valle Pérez, José Carlos (coord.): En-
ciclopedia del Románico en Galicia. Lugo, Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la 
Real, pp. 738-757, vol. II.

Castiñeiras González, Manuel Antonio (2002): “A poética das marxes no románico galego: 
bestiario, fábulas e mundo ó revés”. Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades 14, pp. 293-
334.

Castiñeiras González, Manuel Antonio (2007): “San Martiño de Mondoñedo (Foz) revisi-
tado”. Singul Lorenzo, Francisco (dir.): Rudesindus. La tierra y el templo (Catedral de 
Mondoñedo, 8 de mayo-29 de junio, 2007), Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, 
pp. 118-137.

Castiñeiras López, Javier (2024), “La juglaría femenina en la cultura visual románica. Los tím-
panos de San Miguel do Monte y Santa María de Ucelle”, Cuadernos de Estudios Gallegos 
71.137 [DOI: https://doi.org/10.3989/ceg.2024.137.02]. 



101

Pecado e admonición

Delgado Gómez, Jaime (1996): El Románico de Lugo y su provincia, A Coruña: Edinosa, vol. I.
Díaz Ibáñez, Jorge (2008): “Música y pecado en el imaginario medieval”. Carrasco Manchado, 

Ana Isabel/Rábade Obradó, María del Pilar (coords.): Pecar en la Edad Media, Madrid: 
Sílex.

García García, Francisco de Asís (2009): “El león”, Revista digital de iconografía medieval I.2, pp. 
33-46.

Gómez Gómez, Agustín (1997): El Protagonismo de los otros. La imagen de los marginados en el 
Arte Románico, Bilbao: Centro de Estudios de Historia de Arte Medieval.

Gómez Gómez, Agustín (1999): “Consideraciones sobre la iconografía de los juglares en el arte 
románico”. García Guinea, Miguel Ángel (dir.): Fiestas, juegos y espectáculos en la España 
medieval: actas del VII Curso de Cultura Medieval, celebrado en Aguilar de Campoo (Palencia) 
del 18 al 21 de septiembre de 1995, Madrid: Ediciones Polifemo, pp. 235-253.

González Echegaray, María del Carmen et al. (1991): Artistas cántabros de la Edad Moderna. Su 
aportación al arte hispánico (diccionario biográfico-artístico), Santander: Universidad de Can-
tabria.

Monteira Arias, Inés (2009): “Destierro físico, destierro espiritual. Los símbolos de triunfo sobre 
el ‘infiel’ en los espacios secundarios del templo románico”. Monteira Arias, Inés/Muñoz 
Martínez, Ana Belén/Villaseñor Sebastián, Fernando (eds.): Relegados al margen: margina-
lidad y espacios marginales en la cultura medieval, Madrid: CSIC, pp. 129-142.

Monteira Arias, Inés (2012): El enemigo imaginado: la escultura románica hispana y la lucha contra 
el Islam, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail.

Moralejo Álvarez, Serafín (1981): “Marcolfo, el Espinario, Príapo: un testimonio iconográfico 
gallego”. Díaz Y Díaz, Manuel C. (ed.): Primera Reunión Gallega de Estudios Clásicos: (San-
tiago-Pontevedra, 2-4 de julio 1979): Ponencias y comunicaciones, Santiago de Compostela: 
Servizo de Publicacións da Universidade, pp. 331-355.

Moralejo Álvarez, Serafín (1985): “Artes figurativas y artes literarias en la España medieval: Ro-
mánico, Romance y Román”. Boletín de la asociación europea de profesores de español 17, pp. 
61-70.

Moure Pena, Teresa C. (2010): “Los monstruos antropófagos en el imaginario románico galaico. 
Significado, contexto y audiencias”. Codex Aquilarensis 26, pp. 7-23.

Nodar Fernández, Victoriano (2021): El bestiario de la Catedral de Santiago de Compostela: espa-
cio, función y audiencia, Santiago de Compostela: Andavira Editora.

Ocón Alonso, Dulce (1996): “Aspectos musicales en el arte románico y protogótico”. Cuadernos 
de Sección. Música 8, pp. 117-129.

Pastoureau, Michel (2006): Una historia simbólica de la Edad Media occidental, Buenos Aires: Katz.
Pérez Carrasco, Francisco Javier/Frontón Simón, Isabel María (1991): “El espectáculo juglaresco 

en la iglesia románica. Sentido moralizante de una iconografía festiva”. Historia 16.184, pp. 
42-52.



Celia Vila Fernández

102

Pérez Costanti, Pablo (1930): Diccionario de artistas que florecieron en Galicia durante los siglos 
XVI y XVII, Santiago de Compostela: Imprenta del Seminario.

Porras Robles, Faustino (2007): “Un nuevo aerófono del Románico: el Dolio”. Revista de Folklore 
315, pp. 75-58. 

Poza Yagüe, Marta (2016): Portadas románicas de Castilla y León: formas, imágenes y significados, 
Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real.

Rodilla León, María José (1998): “De fábulas y bestiarios: la interpretación simbólica de los ani-
males en la Edad Media”. Medievalia 27, pp. 38-43.

Sánchez Milao, Carmen/Reboredo Pazos, Julio (2010): “Espacios urbanos de Lugo: la plaza de 
Santa María”. Croa, boletín da Asociación de Amigos do Museo do Castro de Viladonga 20, pp. 
86-114.

Taín Guzmán, Miguel (2005): “Escenografía para a ‘imaxe do santo’: ‘a capela vella’ e a imaxe de 
San Froilán”. Singul Lorenzo, Francisco L. (dir.): San Froilán: culto e festa: [catálogo da 
exposición] Catedral de Lugo, Capela de San Froilán y Praza Ángel Fernández Gómez (Lugo), 
29 septiembre-26 noviembre, 2006, Santiago de Compostela: Consellería de Innovación e 
Industria-S.A. de Xestión do Plan Xacobeo, pp. 212-227.

Varela Arias, María Elena (1984): La escultura medieval en el museo Provincial de Lugo: ensayo de 
catalogación, Memoria de Licenciatura, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago 
de Compostela.

Vázquez Saco, Francisco (1953): La catedral de Lugo, Santiago de Compostela: Bibliófilos Ga-
llegos. 

Voisenet, Jacques (2012): “El simbolismo animal según los clérigos de la Edad Media: entre el 
dualismo maniqueo y la polivalencia”. García Huerta, Mª Rosario/Ruiz Gómez, Francisco 
(dirs.): Animales simbólicos en la Historia desde la Protohistoria hasta el final de la Edad Me-
dia, Madrid: Editorial Síntesis, pp. 187-205.

Yzquierdo Perrín, Ramón (1989-1990): “La catedral de Lugo: consideraciones sobre su cons-
trucción”. Abrente 22, pp. 7-51.

Yzquierdo Perrín, Ramón (1998): “Escenas de juglaría en el románico de Galicia”. García Guinea, 
Miguel Ángel (dir.): Vida cotidiana en la España medieval. Actas del VI Curso de Cultura 
Medieval, celebrado en Aguilar de Campoo (Palencia) del 26 al 30 de septiembre de 1994), 
Madrid: Ediciones Polifemo.

Yzquierdo Perrín, Ramón (2005): “Catedral de Lugo”. Yzquierdo Perrín, Ramón (coord.): Las 
catedrales de Galicia, León, Edilesa, pp. 105-139.



103

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de 
rezo en la escultura funeraria bajomedieval gallega

María Carrión Longarela - Universidade de Santiago de Compostela

La escultura funeraria femenina en Galicia. Memorias seriadas 
Los últimos dos siglos medievales se caracterizan por una atención hacia la memoria póstuma de 
los más altos estados sociales. Capillas funerarias y sepulcros proliferan desplegando auténticos 
discursos enaltecedores del linaje o de los personajes allí sepultados. Todo ello corre a la par del 
éxito de ordenes mendicantes, que acogerán en sus muros estos espacios funerarios. En el caso de 
Galicia también proliferan los moymentos, encargados para perpetuar la imagen y nombre de los 
nobles, en muchos casos, optando por la representación de imágenes yacentes que activan entre 
los vivos la presencia del cuerpo y el nombre del finado, pues el recuerdo terrenal es tan deseado 
como el ingreso de sus almas en el Paraíso1. 

Desde la pugna que enfrentó a don Pedro I con Enrique II, la familia de los Castro, que 
había sido hasta entonces cabeza del grupo aristocrático galaico, perderá poder en favor de otros 
linajes que apoyaron al bando trastamarista y se vieron aupados merced al nuevo monarca2. Uno 
de ellos fue Fernán Pérez de Andrade, impulsor del franciscanismo en Galicia y promotor de nu-
merosas piezas, entre ellas su sepulcro, hito fundamental para el desarrollo de la escultura fune-
raria en este territorio que, como principal innovación reiterada con éxito, introduce la tradición 
litúrgica en las sepulturas (Sánchez Ameijeiras 2007: 363). Si bien, a nivel formal, la evidente 
tosquedad generalizada condiciona la manera de enfrentarse a la producción de escultura funera-
ria gallega, pues la expresividad de las formas queda limitada3. 

Pero, además de la memoria de los caballeros, ¿qué sucede con las mujeres nobles? ¿Cuál 
fue su papel como comitentes o patrocinadoras de los conjuntos funerarios? ¿Fueron ellas quienes 

1	 A. Assman apunta la importancia del recuerdo de los nombres como contrapartida terrenal de la salvación de las almas: 
“Die Verewigung des Namens ist die weltliche Variante des Seelenheils” (Assman 2018: 38). 

2	 Sobre los Castro y su pérdida de poder: Pardo de Guevara y Valdés 2000: 203-210.

3	 Cabe incidir en este punto en el poco refinamiento de los nobles gallegos: “La tosquedad de sus tumbas evidencia el ca-
rácter provinciano de la nueva nobleza enriqueña gallega” (Sánchez Ameijeiras 1989a: 147). 



María Carrión Longarela

104

escogieron su imagen póstuma? Teniendo en cuenta el reducido número de sepulturas con-
servadas y a la luz (siempre fragmentaria e incompleta) de los testamentos de algunas damas, 
pocas noticias se dan acerca de sus túmulos más allá de su ubicación. El panorama de sepulcros 
que incluyen figuras yacentes es fragmentario y descontextualizado, marcado por la dispersión, 
destrucción y reubicación. Dificultades a las que se añaden la homonimia y el anonimato de las 
finadas y que suponen grandes trabas para relacionar las sepulturas con las mujeres allí enterradas 
y prueban el destino adverso de su memoria. Así, a la subalternidad del territorio galaico como 
periferia de Castilla, se suma la historia subalterna de las mujeres de la nobleza, cuya ausencia de 
nombres y difícil identificación son clara muestra de su lugar en la sociedad del momento4. 

Abordar el estudio de las imágenes yacentes de las mujeres gallegas con poder no implica, 
en este caso, conocerlas a ellas mismas y su intencionalidad personal a la hora de concebir sus se-
pulcros en sus mandas testamentarias, sino que, a través de los elementos que portan, estos con-
figuran una imagen femenina estereotipada y arquetípica fruto de talleres itinerantes. Más que 
al deseo individual, gestos y atributos iconográficos como la indumentaria, el libro o el rosario, 
responden a unos modelos seriados en los que ciertos discursos piadosos y de la muerte se presen-
tan como profundamente asumidos por la nobleza gallega. Con ello, en este trabajo se pretende 
indagar en estos motivos iconográficos contemplando “que la obra de arte, independientemente 
de sus motivaciones reales, ha de ser entendida como lo que quiso ser: un signo social” (Moralejo 
Álvarez 2004: 72). En la misma línea se expresa L. Lahoz Gutiérrez, que sugiere tomar la tumba 
como un “testimonio sociológico” (2022: 211), incidiendo en la rica retórica de las imágenes fu-
nerarias que se presta a numerosos niveles de lectura.

1. Las yacentes conservadas. Un panorama fragmentario
Las muestras de escultura funeraria femenina en Galicia, en concreto las anteriores al siglo XIV, 
se limitaban a personajes regios. De estas, se han conservado el sepulcro de la reina Berenguela 
en la catedral de Santiago de Compostela en el panteón real o, en el mismo lugar, la reina efímera 
Juana de Castro. Desde el último tercio del siglo XIV, a tenor de lo que sucedía en territorio cas-
tellano y europeo, las damas más nobles encargarán sepultura, sin duda como elemento consus-
tancial a su estatus. El lugar que sus sepulcros han ocupado para la historiografía ha sido sin duda 
menor al de sus equivalentes masculinos, caracterizados por el componente militar y caballeresco 
que han abordado principalmente M. Núñez y R. Sánchez Ameijeiras5. A modo de catálogo, la 
contribución de M. Chamoso Lamas facilitó la identificación de los sepulcros femeninos de la 
geografía gallega y aunque ciertas dataciones e identificaciones han sido reconsideradas, sigue 
siendo referencial (Chamoso Lamas 1979)6. En cuanto al aspecto estilístico, los trabajos de S. 
Moralejo aúnan el componente estilístico y contenidista, yendo más allá de la descripción y pro-

4	 “Las damas, habiendo perdido sus armas tras el matrimonio, y carentes de epígrafes sus sepulturas, se vieron privadas de 
su propia identidad ante la muerte” (Sánchez Ameijeiras 1989b: 461).

5	 Núñez 1985 y otros diversos trabajos. Sobre la indumentaria del caballero: Sánchez Ameijeiras 1985. 

6	 Dentro de la colección Galicia Arte, Manso Porto dedica un capítulo a la escultura funeraria (Manso Porto 1993). 



105

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

fundizando en las diferentes relaciones entre forma y mensaje de la escultura gótica gallega, inclu-
yendo sus ejemplos funerarios hasta 1350 (Moralejo Álvarez 1975). Este último expresaba que la 
supuesta pervivencia del románico atribuida a las piezas merced de sus rasgos arcaizantes: “no es 
tanto el anacronismo —nunca tan acentuado como se viene pretendiendo— como el acronismo 
—los elementos “anticuados y toscos” de que habla Lampérez— lo que configura y desfigura el 
carácter de la plástica gótica gallega” (Moralejo Álvarez 1975: 54)7. Precisamente, la tosquedad es 
la característica que inmediatamente se percibe al aproximarse al arte funerario y más en concreto 
al objeto de esta contribución, las imágenes yacentes femeninas.

El estudio de lo femenino había quedado relegado al olvido por la historiografía medieval 
anterior, centrada en caballeros y gestas, más que en el ámbito privado que corresponde a la mu-
jer. Un panorama que se ha revertido en las últimas décadas. La contribución más destacada al 
respecto en el panorama galaico es el volumen Mujeres con poder, en cuyo estudio sobre la escul-
tura funeraria femenina M. Cendón revisa ciertas dataciones e identificaciones de los sepulcros 
(Cendón Fernández 2017). La recopilación documental recogida en el mismo, conformada en su 
mayoría por testamentos o cartas de donación, da a conocer más testimonios textuales que vienen 
a complementar lo fragmentario de los sepulcros conservados. Algunos documentos serán aquí 
mencionados someramente con la intención de proporcionar un panorama general, siempre con 
la conciencia de la actual descontextualización merced al traslado de sus ubicaciones originales 
y descalabro de los conjuntos funerarios en los que se integraban, impidiendo una conveniente 
aproximación holística. 

En la provincia orensana se han conservado ejemplos de damas dispersas entre conventos 
mendicantes, cistercienses e iglesias parroquiales; de Pontevedra contamos con varios túmulos en los 
conventos de la ciudad, igual que sucede en Lugo. Dentro del territorio coruñés, además de la piedra 
de toque que supuso para la plástica gallega San Francisco de Betanzos, son de interés las laudas y 
bultos yacentes femeninos característicos por sus tocados conopiales, como las que se conservan en 
el Museo Arqueológico de A Coruña (Barral Rivadulla 2005). En la misma provincia resulta espe-
cialmente destacable el espacio funerario femenino configurado en Santo Domingo de Bonaval en 
Santiago de Compostela con tres sepulcros de similar factura8; así como varias yacentes del convento 
terciario del Sancti Spiritus de Melide, extensamente estudiadas por M. D. Fraga y M. L. Ríos9. 

7	 Después de la figura del Maestro Mateo y los ecos lejanos de su taller, el territorio gallego entrará en una franca decadencia 
en lo que se refiere a calidad artística. Debido a la diferente coyuntura con respecto a otros territorios del recién privile-
giado reino de Castilla, Galicia quedará en una posición periférica y alejada de los núcleos más innovadores, así como de 
los flujos principales del poder.

8	 Espacio femenino promovido por Constanza de Moscoso, segunda esposa de Andrade O Boo. Se han planteado diferentes 
cronologías para los sepulcros. Chamoso Lamas atribuía a los últimos años del siglo XV y a principios del XVI (1979: 
613). Otros los atribuyen al primer tercio del siglo XV (Sánchez Ameijeiras 1989a: 145; Manso Porto 1993: 402). Cendón 
Fernández, junto a Pardo de Guevara y Valdés, opta, en función de la heráldica, por identificar a las yacentes con Constanza 
Moscoso, esposa de Andrade O Boo; María de Moscoso, hija de Lope Pérez de Moscoso; y María de Moscoso, esposa de 
Fernán Pérez de Andrade (II) (Cendón Fernández 2017: 254).  

9	 La capilla donde se encuentran la encarga don Sancho Sánchez de Ulloa, hijo de Inés de Castro. En el epígrafe del se-
pulcro de doña Inés figura la fecha de su fallecimiento, 1490 y del comienzo de la iglesia, 1498; Fraga Sampedro/Ríos 
Rodríguez 2018: 196 y Cendón Fernández 2017: 268. 



María Carrión Longarela

106

Con estas figuras yacentes femeninas como fuentes, ciertos atributos y elementos recu-
rrentes serán analizados con el fin de enmarcarlos dentro de los discursos del recuerdo póstumo 
femenino, diferenciado de los modelos masculinos, y marcado por la carencia de individualida-
des y plasmación de deseos propios. Por otra parte, ciertas ausencias y presencias iconográficas 
en comparación con el territorio castellano son igualmente elocuentes a la hora de aproximar-
nos a la construcción de la imagen de la mujer. Comparaciones e hipótesis deben tomarse con 
cautela ante lo fragmentario de lo conservado y la parquedad de referencias prolijas a los bultos 
funerarios en la documentación, principalmente testamentos. Asimismo, los conjuntos funera-
rios se hacen eco de la multiplicidad y diversidad de mensajes en el momento de la muerte que 
responden a individuos y casuísticas concretas (Vovelle 1983: 18). Evitando extrapolar, pero sí 
considerando relevante la comparación, la repetición o diferenciación de motivos iconográficos 
indican varios caminos o formas de acercarse al fenómeno de la construcción de la imagen 
póstuma. 

2. Arquetipos femenino y masculino. La mujer orante,  
el hombre combatiente y sus relaciones espaciales 
La memoria medieval, por encima del individuo, lo es del linaje, por lo que los espacios funera-
rios quedan asociados a la parentela, elemento determinante a la hora de plantear igualmente la 
concepción de los moymentos, que responden en ocasiones a una intención de los descendientes 
y no a los deseos de los propios finados, o finadas. Aunque el foco sean las yacentes femeninas, 
los túmulos son indisociables de su conjunto y cabe acudir a la relación espacial funeraria entre 
esposas y esposos, un vínculo conyugal que, siguiendo a Núñez, no parece prioritario en Galicia 
(1985: 16). La tipología de yacentes conjugati, en la que los esposos aparecen compartiendo el 
mismo lecho de parada, presente en matrimonios regios para enaltecer sus dinastías, y que adoptó 
en algunos casos la nobleza castellana, no se encuentra en ningún caso gallego conocido10. Aún 
sin la unión física del sepulcro, la unión conyugal a la hora de concebir y ordenar el espacio de 
los conjuntos funerarios debe ser considerada11. 

El primer conjunto de gran empaque de la nueva nobleza enriqueña gallega, el de San 
Francisco de Betanzos, contemplaba ya el lugar para la memoria femenina, complementaria a la 
masculina, ubicando en un lugar privilegiado de la iglesia el sepulcro de la primera esposa de Fer-

10	 Esta unión conyugal se reviste de un significado más terrenal o secular como puede ser la continuidad del linaje, en es-
pecial en el caso de matrimonios regios, en los que la mujer es clave por su labor como incubadora de herederos. No es 
baladí que así se presenten los padres de Isabel I, Juan II e Isabel de Portugal, planteando todo un mensaje de legitimación 
dinástica en el que la segunda esposa del monarca parece desterrar del recuerdo póstumo a la primera (Yarza Luaces 2007: 
22). Un ejemplo de nobles castellanos así inhumados es el sepulcro de Sancha de Rojas y Gómez Manrique de principios 
del siglo XV en el Museo Provincial de Burgos (Gómez Bárcena 1988a: 155-158).

11	 Otros grandes conjuntos regios como la Capilla de los Reyes Nuevos en la catedral de Toledo no reproducen esta tipología, 
pero inciden en la dualidad y complementariedad entre reyes y reinas situándolos a la par en el conjunto espacial. Esta 
capilla está muy modificada por una obra del siglo XVI, aunque, según el plan original, los sepulcros estarían dispuestos 
en parejas (Carceller Cerviño/Villarroel González 2021: 388-389). 



107

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

nán Pérez de Andrade O Boo, Sancha Rodríguez (†1397)12. Este túmulo encargado por Andrade 
estaba concebido para formar pareja con el suyo y sirvió de modelo femenino como contrapartida 
a la imagen de caballero de Andrade (Sánchez Ameijeiras 1989b: 452-454). En la misma órbita 
de talleres que emanan de Betanzos se encuentran otros dos yacentes de caballero armado y dama 
en Sobrado dos Monxes: las de Ares Vázquez de Vaamonde y su esposa, Teresa López. 

La descontextualización de otros túmulos provoca que numerosas figuras yacentes hayan 
perdido todo sentido de conjunto que permita relacionarlas de manera conyugal, si bien se tra-
taría de un planteamiento habitual por lo que esta unión suponía para el concepto familiar ba-
jomedieval13. Sin embargo, otros vínculos sanguíneos también permitieron configurar espacios 
funerarios con carácter femenino, como el conjunto funerario diseñado por Constanza de Mos-
coso, tercera esposa de Pérez de Andrade O Boo que recurre a su solar original, en Santiago de 
Compostela, bajo el amparo de la orden dominica, y se acompaña de otros cuerpos femeninos en 
su camino al Paraíso. Un planteamiento consciente que privilegia las armas de esta mujer merced 
a su nacimiento14. 

Como se ha indicado, el encargo de sepulcros se debe en muchos casos a familiares interesa-
dos en conmemorar a sus antepasados. Por tanto, en las piezas que se han conservado en Galicia, 
no se puede afirmar una tendencia general sino una multiplicidad de variables según los deseos 
que cada testador o promotor exprese en función de sus devociones, prestigio linajístico o incluso 
afectos personales. Los testamentos femeninos indican la conformidad con lo designado por el 
esposo, pero también manifiestan el interés por aproximarse a las sepulturas de tíos, abuelos o 
padres, e incluso parientes femeninas, por lo que se abren numerosas casuísticas15. Si bien, detrás 
del planteamiento de una sepultura de bulto existían unas intenciones que tenían en cuenta, no 
solo el pariente con el que se quería yacer en espera de la vida eterna, sino también la proyección 
visual de esta elección mediante los aludidos moymentos. 

Incidiendo en el componente familiar de las topografías funerarias, las inscripciones epigráficas 
de las sepulturas de doña Inés de Castro y doña Leonor de Mendoza en el Sancti Spiritus de Melide 
destacan el linaje de estas nobles señoras y su papel como madres y esposas. Ambas fueron primera 
y segunda esposa de Lope Sanches de Ulloa; de doña Leonor nació el primer conde de Altamira, 
don Lope Sanches de Moscoso, y de doña Inés, don Sancho de Ulloa, primer conde de Monterrei. 

12	 Erias Martñinez identifica el túmulo con la muy deteriorada yacente que hoy se encuentra reutilizada como tapa de otro 
sepulcro en el ábside del evangelio (2014: 172-173); si bien, Sánchez Ameijeiras lo atribuye a Sancha Afonso, todavía viva 
en 1391 (1989b: 454).

13	 El matrimonio es el símbolo de encaje entre dos linajes y marca el destino de todo el grupo familiar. (Beceiro Pita/Cór-
doba de la Llave 1990: 125-127).  

14	 El conjunto de Bonaval fue planteado por doña Constanza como: “Una ‘versión femenina’ de un panteón familiar erigién-
dose como fundadora de su propia estirpe” (Sánchez Ameijeiras 1989b: 459). 

15	 Como ejemplos lo que indican sobre su lugar de sepultura destacamos los testamentos de Leonor de Puga en el Monaste-
rio de san Francisco de Ourense “dentro en el monumento e sepultura de donde jaz Juan de Sandobal mi tío”; o de Beatriz 
de Castro (1478), en el Monasterio de San Francisco de Ourense: “en o moymento honde jaz meu padre Estevoo Yanes 
d’Anbya”, p. 665. Y Guiomar de Camba, que desea yacer (1506) “en baxo da capela de Santa Oufemia donde jaz minna 
tía Marquesa Rodríguez” (Pardo de Guevara y Valdés 2017: 696 y 699). 



María Carrión Longarela

108

Precisamente este caso ilustra como el bulto funerario no se debe a la intención de las finadas, sino 
que responde a una pretensión de enaltecimiento linajístico por parte de sus descendientes, pues el 
encargo de estos sepulcros concierne, como explícitamente indica uno de los epígrafes, a don Sancho 
de Ulloa16. Así, como igualmente muestran numerosas epigrafías en otros sepulcros femeninos, la 
identificación de las féminas es dependiente e indesligable de su parentela masculina. 

Por otra parte, M. Núñez destacaba el carácter secular de los túmulos funerarios de la no-
bleza gallega. Una condición que se aplica a los sepulcros masculinos, pues “en ninguna de estas 
tumbas seculares, pese a su disposición en reposo adoptan actitud de plegaria, de oración per-
petuada” y se presentan con armadura, como caballeros, enalteciendo sus gestas en vida (Núñez 
Rodríguez 1985: 67)17. No obstante, la dimensión devocional, el énfasis en “clave pietista” sí se 
explicita en el caso de los túmulos femeninos, tanto en Galicia como en Castilla (Lahoz Gutiérrez 
2022: 211). Con ello, se presenta una multiplicidad de discursos de memoria que permiten perfi-
lar unos atributos concretos para la imagen yacente femenina y masculina, populares y extendidos 
que, en última instancia, remiten a “esquemas prestigiados” y fórmulas rutinarias (Núñez Ro-
dríguez 1985: 17). En definitiva, modelos y arquetipos de hombres y féminas fueron encargados 
en algunos casos por personajes que no los conocieron en vida y fueron, además, realizados por 
unos artífices poco duchos que precisamente trabajaban en función de esquemas simplificados. 

3. Atavíos para la posteridad. Imagen y cuerpo 
El elemento iconográfico que determina las imágenes yacentes a primera vista es la indumentaria. 
Como ha abordado Núñez Rodríguez, esta se erige como símbolo, como elemento significati-
vo de gran poder retórico dentro de la iconografía funeraria (Núñez Rodríguez 1988). Pese a la 
tosquedad de los ejemplares gallegos, las indumentarias son variadas y no solo porque muestren 
diferentes piezas o tocados que varían en función de las modas, sino por su vinculación a las prác-
ticas espirituales relacionadas con el morir. 

También en territorio gallego se popularizó, en vista de los testamentos, la costumbre de 
inhumarse con hábitos mendicantes por parte de aquellos pertenecientes a los más nobles esta-
dos. En este punto cabe señalar la importancia de las telas que envuelven el cuerpo y su materia 
perecedera, que le traspasan su naturaleza sacra o, en el caso de los mendicantes, piadosa, a la 

16	 En los epígrafes figura lo siguiente: “AQUI YACE DOÑA LEONOR DE MENDOZA FIJA DE JUAN MENDOZA E 
DE DOÑA YNES MELGAREJO FUE MUGER PRIMERA DE LOPE SANCHES DE ULLOA, MADRE DE VAS-
CO LOPES DE ULLOA EL QUAL OBO POR FIJO EN DOÑA INÉS DE MOSOCO SU MUGER A DON LOPE 
SANCHES DE MOSCOSO PRYMEIRO CONDE DE ALTAMIRA. FALLECIÓ ESTA SEÑORA AÑO 1436. Inés 
de Castro: “AQUÍ YAÇE DOÑA INES DE CASTRO FIJA DE DON ALFONSO DE CASTRO E DE DOÑA MARIA 
DE GUZMAN FUE MUGER SEGUNDA DE LOPE SANCHES DE ULLOA E MADRE DE DON SANCHO DE 
ULLOA PRIMERO CONDE DE MONTERREI. EL QUAL MANDO FASER ESTA IGLESIA MONESTERIO EN 
EL AÑO DE 1498 AÑOS. FALLECIO ESTA SEÑORA QUE HAYA GLORIA EN EL AÑO DE 1490”. Los túmulos 
de estas damas destacan los orígenes de los Ulloa y Mendoza (Fraga Sampedro/Ríos Rodríguez 2018:211). Asimismo, en 
numerosos epígrafes de las sepulturas de nobles gallegas conservadas figura el nombre de la finada unido a su parentesco 
como esposa o hija. Ver láminas en: Pardo de Guevara y Valdés 2017: 839-866. 

17	 Sobre las gestas caballerescas a través de la imagen funeraria, véase para el caso concreto de Andrade O Boo: Núñez Ro-
dríguez 1981. 



109

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

persona difunta18. El hábito de franciscanos y dominicos como mortaja proporciona tranquilidad 
al finado y permite a su vez despojar a los cuerpos de los más poderosos de sus galas y afeites 
insistiendo en la purificación necesaria para alcanzar con fortuna el Paraíso19. Varios testamentos 
de mujeres gallegas se hacen eco de este recurso que favorece la suma de puntos y requisitos para 
acelerar aquel tiempo más intenso que se vive en el Purgatorio, siendo especialmente destacada la 
preferencia por el hábito franciscano20.

Un detalle que debe considerarse a la hora de abordar estos ritos de la muerte es diferenciar 
entre lo textual (los testamentos) y lo visual (los sepulcros)21. Así, insistimos en el objeto del es-
tudio: las figuras yacentes, y no en la biografía de esas mujeres inhumadas ni sus documentos, y es 
que, aunque los testamentos “dan forma a la fe del gesto social” (Vovelle 1983: 150), las imágenes 
póstumas de las mujeres con poder gallegas no ejercen en muchos de los casos conservados como 
ilustración de ello. Si bien, ambos medios (imagen y texto), de los que forman parte asimismo 
los blasones y los epígrafes, son complementarios en la vivencia de la muerte, como se ha visto22. 
En especial, la epigrafía “perpetúa la identificación del finado contra la amnesia del tiempo y la 
fragilidad de la memoria” (Lahoz Gutiérrez 2022: 213), aunque la homonimia dificulte el recuer-
do individual de las mujeres.

Privado de vida, el cuerpo se transmuta en imagen, que manifiesta la ausencia del finado23. 
También como imagen actuaba en los cortejos y ceremoniales litúrgicos el cadáver ya amortajado, 
que desfilaba acompañado de plañideras, de los diferentes estados sociales y de los mendican-
tes24. Este rito se representa en algunos sepulcros anteriores al siglo XV, en los que la imagen 

18	 “El hábito adquiere de este modo una agencia sobre su contorno que obra en un doble plano: por un lado, sacraliza el 
cadáver y lo eleva, pero al mismo tiempo lo convierte en una marca de promoción espiritual de una determinada orden 
religiosa, asociada a menudo a la que acoge el lugar de sepultura elegido por la persona fallecida” (Garí 2024: 144). 

19	 De referencia es el clásico de Le Goff acerca del Purgatorio y la contabilidad en el más allá de sufragios (plegarias, ofrendas 
piadosas, intercesión de los santos…) (Le Goff 1981). Véase también: Chiffoleau 1980.

20	 En los diversos testamentos que recoge la selección documental de Pardo de Guevara es el único hábito mencionado. 
Como ejemplo, las mandas de Beatriz de Castro, mujer de García Díaz de Cadórniga de 1478 indican su deseo por ente-
rrarse en el convento de San Francisco de Ourense “et que me lancen et leben bestida en o abeto de Sant Francisco […]” 
(Pardo de Guevara y Valdés 2017: 665). Además, otros documentos prueban el cumplimiento de las mandas por parte de 
los descendientes. Pedro Cruu hijo de Mayor Rodríguez de Aldán, cuyo testamento es de 1501, “deu e pagou (…) septe 
varas de pano pardillo para huun abito por lo abito que deron para a dita Mayor Rodrigues en que foy vestida” (Pardo de 
Guevara y Valdés 2017: 697).

21	 Núñez Rodríguez insiste en la diferencia retórica entre amortajarse con hábito y perpetuarse en tapa sepulcral con esta 
vestimenta (1988: 16). 

22	 Conviene destacar el papel de la heráldica como elemento identitario clave. A este respecto resulta ilustrativo un docu-
mento de 1509 de Leonor Yáñez de Romay que otorga escritura de mejora a favor de su hijo, Rodrigo de Romay. En él, se 
indica “…con condizion que la persona que esto oviere de heredar thome el nombre y las armas de los Romay y de los otros 
linajes arriba declarados e sea de mi linaje y no de otra; e por los de Romai traiga por armas los escaques de Sotomaior, 
los que están en la casa de la puebla (…)” y en otras ubicaciones que patrocinaron sus ascendentes. Se niega la herencia 
estipulada en el documento a aquel que traiga otras armas “aunque en tal tiempo sea el pariente más propincuo” (Pardo 
de Guevara y Valdés 2017: 705).

23	 “El cadáver ya no es cuerpo, sino únicamente la imagen de un cuerpo” (Belting 2007, 179).  

24	 En Castilla y el territorio aragonés abundan estas representaciones de estos ritos. Sobre su desarrollo ver: Gómez Bárcena 
1988b.



María Carrión Longarela

110

del difunto aparece duplicada, figurando en la tapa del sepulcro el bulto yacente, y en la yacija la 
representación del cadáver en la escenificación de los ritos de paso, casi como exteriorización del 
cuerpo que se encuentra en el interior del túmulo. Sin estar integrado en la performance funeraria, 
pero de interés aquí, el sepulcro de la monarca Beatriz de Portugal la representa con vestimentas 
seculares en la tapa y portando hábito dominico blanco y negro en el lado norte de su sepulcro, 
sugiriendo la exteriorización del contenido de la yacija, presentando a la monarca como fue amor-
tajada (Ruiz Maldonado 1993: 148)25. Otras mujeres como María Manuel, la priora Constanza de 
Castilla o Catalina de Lancaster se representan en su imagen yacente con esta misma vestimenta 
mendicante que cubriría sus cuerpos en su última morada, la primera portando hábito franciscano 
y las demás, dominico26. 

Figura 1. Sepulcro atribuido a María de Moscoso en Santo Domingo de Bonaval.  
Presenta gesto de manos unidas y manto aristado de vistas bordadas. Medievalismo GI-1507

Dentro de los modelos de indumentaria gallega, lo habitual es encontrar a damas vestidas 
ricamente, aunque las formas no hayan sabido transmitirlo correctamente. Un tratamiento for-
mal que difiere notablemente de lo que se estaba realizando en el mismo momento en territorio 
castellano, donde el arte funerario dio sus mejores frutos a finales del siglo XV. Las laudas y 
yacentes del área coruñesa, conocidas por su tocado de rollo, destacan ese elemento concreto de 
la vestimenta, empleado sin duda como atributo diferenciador de un cierto estatus, acudiendo 

25	 Además, Beatriz se asimila visualmente a los santos dominicos que la acompañan en el mismo, intercesores por su alma.

26	 El sepulcro de doña Catalina de Lancaster se disponía haciendo pareja con su esposo, Enrique III, ataviado con el hábito 
de los frailes menores (Pérez Higuera 1985: 134-135).



111

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

al sentido de la indumentaria como código social, todavía vigente27. Otras imágenes yacentes de 
nobles gallegas cubren su cabeza con tocas al modo en que las mujeres casadas debían presen-
tarse, pues la cabellera suelta era solo propia de doncellas28. El manto, que cubre briales y demás 
prendas interiores, habitualmente de plegados aristados, es la prenda que monopoliza visualmente 
la imagen yacente gallega, desde los sepulcros de Juana de Castro y Teresa López, a los de Santo 
Domingo de Bonaval.

Figura 2. Sepulcro de Sancha Martiz. Colegiata de Santa María del Campo, A Coruña. José Luis Filipo Cabana,  
Wikimedia Commons. Licencia Creative Commons

La rusticidad, sencillez y falta de policromía pueden llevar a percibir un afán de humildad 
y desapercibimiento en las imágenes póstumas de estas mujeres. Nada más lejos de la realidad, 
pues, aun sin poder afirmar si todas estaban policromadas, otros detalles como los herrajes de los 
cinturones y los bordados en las vistas de los mantos y las mangas, indican que esta indumen-
taria es la que portarían las damas nobles, o grandes burguesas, exclusiva de su estado. Pese a la 
mala labra, los zigzags, bastos motivos florales y profusión de botones, demuestran un afán de 
lucimiento, que se suma a la riqueza de materiales de las telas de los mantos, que en el granito 
parecen deslucidos, pero bien llevados podían servir para el galanteo femenino, como revelaba la 
Vieja al Amante en el Roman de la Rose:

Y si ella es de las que llevan manto, debe disponerlo de manera que no oculte en exceso su cuerpo. 
Para mejor mostrar sus formas y los vestidos con que se engalane, ni muy amplios ni demasiado 

27	 Sobre la terminología de las vestimentas y variables del tocado de rollo, ver Rey Cabezudo 2014.

28	 Denominadas “doncellas en cabellos”. Para el resto de damas, llevar el cabello suelto adquiría un sentido de vicio y pro-
pensión a la lujuria (Núñez Rodríguez 1997: 247). 



María Carrión Longarela

112

estrechos, pero bien bordados de plata y adornados con menudas perlitas, y también para que se 
vea la limosnera, ya que es conveniente mostrarla, habrá de tomar el manto con sus dos manos, 
extender los brazos y separarlos, sea por un buen camino o en pleno barrizal. Recuerde en tal 
ocasión la rueda que hace el pavo real con su cola: ella haga lo mismo con su manto para enseñar 
el forro (Alvar/Muela 2020: 306).

Bajo estas piezas superiores se esconden briales que marcan las formas femeninas, o acu-
diendo al caso castellano de Aldonza de Mendoza, dejan a la vista el escote29. Del mismo modo, 
destinado al lucimiento del cuerpo femenino, el calzado más frecuente son altos chapines apunta-
dos según la moda del siglo XV. Sin embargo, el exceso de afeites y, especialmente, la inadecua-
ción en el vestir eran, junto a la gestualidad o al modo de comportamiento de las damas, motivo 
de censura, como transmiten, entre otros, el cronista Alonso de Palencia, tratando de despresti-
giar a la reina doña Juana de Portugal (Pelaz Flores 2013: 270). 

Frente a este interés de ostentación y boato destacan los sepulcros ya mencionados de Meli-
de, que como han demostrado M. D. Fraga y M. L. Ríos, no visten el hábito de la Orden Tercera, 
como parecía indicar su sencillez, sino que reflejan su papel de mujeres piadosas a través del recato 
en la vestimenta (Fraga Sampedro/Ríos Rodríguez 2018). El encargo de una imagen póstuma de 
este tipo, con vestimentas “mongiles” que ocultaban el cuerpo femenino, y con las tocas propias 
de la actitud de una mujer madura, se inscribe en una retórica de la muerte matizable según el 
caso concreto30. Si bien, cabe comparar los deseos de inhumación con el bulto yacente, al menos 
en el caso de Inés de Castro, cuyas mandas se han conservado. En su testamento, de 1487, esta 
dama indicaba sepultarse: “dentro del monasterio del Santi Spiritus de Melide en la mja capilla 
que está apar del altar mayor a mano izquierda (…) mando que me vistan con el habito de Sant 
Francisco con su capelo e cuerda e con el benjtello de Santo Domingo. Et ansi me echen a la 
tierra”. Se especifica la ubicación y el hábito como mortaja, pero no la apariencia del sepulcro. 
Aunque su descendencia renueve capellanías y rezos por ella, el bulto yacente lo encarga su hijo y 
no porta hábito31. La lauda de doña María Prego, en santa Clara de Santiago, sí viste hábito fran-
ciscano, con el cordón de tres nudos en referencia a los tres votos, pero se trata de una excepción 
al ser la única yacente de una religiosa gallega conservada. Esta lauda presenta a doña María como 
lo que fue en vida, monja clarisa (Fraga Sampedro 1996: 111). 

29	 Núñez, se refiere a los atavíos de la yacente de Aldonza como apología “a la dama poderosa en la sociedad cívica” (1989: 
296). 

30	 Los mongiles eran “trajes de encima” popularizados en la segunda mitad del siglo XV, hábitos largos hasta el suelo muy 
amplios y holgados (Bernís Madrazo 1956: 37). Un modelo de vestimenta piadosa y rosario, aunque procedente de la 
órbita de Guadalajara, es el sepulcro de dama del Museo Arqueológico Nacional, nº inv. 1936/67, con saya y manto. Si 
bien, S. Morales Cano relaciona esta vestimenta con la condición de viuda, que, en el caso de Leonor de Mendoza, primera 
esposa de Lope Sanches de Ulloa, no se cumple (2021: 423).

31	 El testamento menciona diversas capellanías y mercedes a espacios tanto franciscanos como dominicos, así como una co-
piosa donación de objetos litúrgicos para dotar su capilla. Sin poder adentrarnos en este asunto, plantea dudas la posterior 
mención a su espacio funerario con motivo de la lámpara que perpetuamente ha de arder allí, en la capilla que denomina: 
de las “onze mjll virgines, donde esta mj sepultura” (Carro/Campos/Fernández 1933: 306-307). ¿Habría ya un sepulcro 
anterior? ¿Correspondería esta capilla a otro espacio en la cabecera de la iglesia? ¿O simplemente responde al nicho donde 
se encuentra el sepulcro?



113

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

   
Figuras 3 y 4. Sepulcro de Sancha Martiz, detalle del tocado conopial, y sepulcro de doña Inés de Castro,  

Sancti Spiritus de Melide. Imágenes de la autora

Así, en los casos de mujeres laicas, el hábito que envuelve su cadáver y su adhesión a la pie-
dad mendicante escogiendo en sus conventos sepultura, como indican numerosos testamentos, no 
debe corresponder necesariamente con el bulto yacente exteriorizado al templo, a los vivos. Aún 
sin poder generalizar, no es baladí plantear la diferenciación en el caso gallego entre el interior y el 
exterior de la yacija, apoyado asimismo por los sepulcros masculinos, que expresan una dualidad 
entre el hábito mendicante deseado como mortaja y la habitual imagen yacente como caballeros. 
El cuerpo oculto en el sepulcro no parece contar con una proyección visual en los bultos yacentes 
conservados y, por tanto, estos conforman la representación de un cuerpo en imagen —cuerpo 
social— disociado del cuerpo natural; más si cabe en el caso gallego, ante la ausencia de rasgos 
faciales retratísticos definitorios32. 

4. Gestos y dispositivos de oración
La piedad de los últimos siglos medievales se caracteriza en Europa por el aumento de disposi-
tivos y objetos dedicados a la oración privada. Diferentes disposiciones, manuales de rezo, o ya 
hacia finales del siglo XV, la Imitatio Christi dieron forma y código a una religiosidad que apelaba 
personal y emotivamente al fiel, que, siguiendo tales prácticas, paralelas a la misa o al rezo de las 
horas, podía entrar en conexión directa con lo divino, también en el momento de la muerte33. La 
dimensión tangible de esta piedad son las muchas imágenes y objetos de rezo, como el rosario 
y el libro de horas, pero también la gestualidad. Su reiteración en el ámbito funerario perfila el 

32	 Esta representación del cadáver y el cuerpo como corruptible es propia del dualismo entre el cuerpo propicio para la ma-
nifestación y el cuerpo natural. A finales de la Edad Media, en el ámbito centroeuropeo hay ejemplos de tumbas híbridas 
que presentan doblemente el cuerpo mortal memento mori y el cuerpo social (Belting 2007: 123-124).

33	 “Elle n’a pas l’allure solennelle de la prière ecclésiastique: c’est une conversation immédiate, simple et sans apprêt, humble 
et confiante, avec Dieu ou avec les saints” (Bériou/Berlioz/Longère 1991: 37). 



María Carrión Longarela

114

calado que esta devoción privada habría adquirido en el reino castellano y también Galicia, con 
un eminente matiz femenino. 

4.1. Collares-rosario. Devoción y toilette femenina
Acerca de la expresión plástica que cobraba a finales de la Edad Media el espíritu religioso, decía 
Huizinga que “el poder de la oración habíase tornado una cosa formal con los rosarios” (Huizinga 
1947: 213). Y como muestra de su éxito así aparecen sosteniéndolos en sus manos en acto de rezo 
o colgados del cuello en las yacentes femeninas gallegas. La primera aparición conocida en la es-
cultura funeraria castellana se remonta al siglo XIII, en el sepulcro de la Beata de Cañas, abadesa 
del monasterio de las Huelgas, labrado en 1272 (Fraga Sampedro/Ríos Rodríguez 2018); aunque 
el territorio castellano es parco en ejemplos de los siglos XIV y XV de mujeres con rosario, colga-
do al cuello o sosteniéndolo entre los dedos, desde nobles a monarcas, como Beatriz de Portugal 
o doña María de Molina (cuyo sepulcro data del siglo XV pese a haber fallecido en 1321).

La observación de Huizinga recuerda la razón de ser del rosario, concebido inicialmente 
como contario, una simple cuerda de nudos o de cuentas hiladas, apoyo material que permitía 
llevar el cálculo de las consecutivas oraciones. Su popularidad se asocia a la figura de santo Do-
mingo de Guzmán debido a la aparición de la Virgen en la que esta le entregaría el rosario y le 
enseñaría su rezo (Labarga García 2003). Su uso, sin embargo, no es exclusivo de los dominicos, 
como transluce su presencia en todo tipo de piezas destinadas a múltiples espacios, entre ellas, 
sepulcros femeninos. En especial, este elemento formaba parte de la vida de las mujeres y las 
acompañaría en su cotidianidad, como advertía Christine de Pizan: “es un hecho notorio que el 
lugar más frecuentado por las mujeres es la iglesia, donde acuden presurosas con rosario y misal 
en la mano para oír el sermón y confesarse” (Lemarchand 2019: 45). 

Su forma y función están vinculadas a la devoción mariana, aludiendo sus cuentas a los mis-
terios marianos. A nivel material y visual, el rosario alude igualmente a la Virgen y en la tradición 
germánica es frecuente su representación como corona de rosas, como también figura en el reta-
blo de Gil de Siloé en la Cartuja de Miraflores34. En ocasiones, cabe referirse a los rosarios como 
contarios cuando no tienen marcada la división entre misterios; una segmentación que se difun-
dió progresivamente en un momento más tardío a partir de la forma definitiva que estableció 
el dominico Fray Alonso de Burgos (1428-1470) (Fraga Sampedro/Ríos Rodríguez 2018: 203). 
Algunos ejemplos de imágenes yacentes, por su delicada y cuidada labra, hacen distinguibles 
estos misterios, inmortalizando a perpetuidad el gesto de rezo de la difunta inhumada, caso de 
la monarca Beatriz de Portugal (Carrión Longarela 2024: 96)35. Este detalle no es una constante 
y aunque, a falta de los misterios, el gesto de asir el rosario en acto de rezo identifica claramente 
este elemento, numerosas yacentes gallegas portan colgado del cuello un accesorio conformado 
por cuentas que plantea dudas. ¿Lucen estas mujeres rosarios o collares de cuentas?

34	 Cada cuenta del rosario corresponde a un misterio de la Virgen y a una rosa. En territorios al norte de Europa se suele 
representar iconográficamente el rosario como guirnalda de flores (Vedel Heilskov 2019: 73). 

35	 Sobre el encadenamiento de tiempos evocados en el rezo del rosario y la relación con la escatología: Hamburger 1998. 



115

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

   
Figuras 5 y 6. Sepulcros de doña Leonor de Mendoza, Sancti Spiritus de Melide y de Beatriz de Portugal, Sancti Spiritus de 

Toro. Detalle del rosario en acto de rezo. Imágenes de la autora

Las yacentes de Leonor de Mendoza e Inés de Castro, sitas en el Monasterio del Sancti 
Spiritus de Melide, no dan lugar a equivocación, pues presentan el rosario sin misterios, pero 
asiéndolo en actitud de rezo. Del mismo modo figura este atributo en diferentes sepulcros de 
mujeres castellanas, por lo que se trata de un objeto extendido y ya filtrado en los modelos de 
taller gallegos durante el siglo XV. Es remarcable el gesto de sostener entre sus dedos una de las 
cuentas, con todo el significado que el acto de rezo adquiere, volviendo física y tangible la rela-
ción de las fieles con la Virgen, como ha observado Vedel Heilskov: “the handling of beads while 
observing the divine mysteries, represented in images, helped the medieval faithful to align their 
inner and outer senses, and tanscend the boundary between the reality of their ordinary daily 
lives and the reality of the images” (2019: 90). 

Sin embargo, las yacentes del área coruñesa, conocidas por sus tocados conopiales, no son 
tan claras respecto a este elemento. Anteriormente fechadas a finales del siglo XIV, ello podía 
sugerir una temprana expansión del rosario por el territorio gallego, caso de la yacente de San-
cha Martiz, en la Iglesia de Santa María del Campo en A Coruña (Chamoso Lamas 1979)36. Sin 

36	 En una inscripción en el arcosolio donde fue encastrada posteriormente se encuentra un epígrafe que indica como fecha 
de defunción el año 1393.



María Carrión Longarela

116

embargo, un análisis pormenorizado de la vestimenta, junto a los elementos compositivos de los 
bajorrelieves, ha llevado a otros autores a indicar una cronología posterior a la segunda mitad del 
siglo XV, encajando con el periodo de mayor proliferación del rosario en Castilla (Rey Cabezudo 
2014: 78). 

Observando las prendas, tocado y accesorios de estos ejemplos coruñeses, el denominado 
collar o rosario —según el autor— que cuelga del cuello y cae a lo largo del cuerpo, es una cons-
tante, desde la yacente de Teresa López en el Monasterio cisterciense de Sobrado dos Monxes37. 
Las diferencias entre los cierres de los mantos permiten comprobar, en casos como el de la lauda 
núm. 23 del Museo Arqueológico e Histórico del Castillo de San Antón o la lauda de Maior 
Domínguez en la Iglesia de Santiago de A Coruña, que comprobar que se trata de un elemento 
colgado en el cuello; mientras que en otros casos como el del sepulcro de Clara Sánchez se oculta 
la colgadura de este. De forma similar, en la yacente de Inés Álvarez en Santo Domingo de Tui, 
solo en la parte inferior del vestido se advierte el elemento con cuentas atravesando el brial. Tam-
bién las yacentes de Bonaval disponen igualmente el largo collar. Las grandes dimensiones de los 
collares y, en algunos casos, su ocultación bajo el manto, son indicadores, a nuestro juicio, de 
una integración de este accesorio como parte de la vestimenta, más como ornamento indumen-
tario que como dispositivo de rezo, frente a la presentación explícita del rosario en los sepulcros 
melidenses y otros castellanos. 

Sin perder de vista la concepción de este objeto compuesto por cuentas como adorno, en 
otras yacentes destaca una borla que pende de la parte inferior de estos contarios, caso de Bea-
triz Afonso da Ribeira, en Santa María de Beade; o la sepultura atribuida a Teresa Rodríguez de 
Aguiar en San Francisco de Betanzos. Este remate en borla coincide con otras conocidas figuras 
yacentes esparcidas por el reino castellano, desde la de Catalina de Sosa, esposa de Fernando Arce 
en la catedral de Sigüenza, a la de Isabel de Portugal, en el monasterio cartujo burgalés (1498-
1493)38. Este último rosario destaca por el esmero en la labra de sus cuentas y la borla, detalle 
que indica el componente de lujo y ostentación del que también hacían gala estos dispositivos 
de devoción. Asimismo, el remate decorativo con borla es habitual en collares empleados por las 
mujeres de la élite, como muestra la joven de la miniatura del mes de abril de Las muy ricas horas 
del duque de Berry que porta el mismo tipo de objeto de grandes dimensiones y colgado de un 
hombro (Chantilly, Museo Condé, Ms. 65). 

Contemplando este último ejemplo de accesorio ornamental y trasladándonos de nuevo a 
las yacentes gallegas, más que optar por una solución entre collar o rosario, parece conveniente 
plantear la ambivalencia entre ambos. Y es que, si bien en el caso de las sepulturas de finales del 
XV en el Sancti Spiritus de Melide se hace hincapié en la austeridad en el vestir y se presenta 
el rosario únicamente desde un punto de vista funcional y devocional, como dispositivo de rezo, 

37	 Chamoso Lamas indica que se trata de collares (1979), Manso Porto opta por rosarios (1993: 404), y Barral Rivadulla 
para el caso de las damas coruñesas incide en esta segunda atribución apoyándose en Lo libre de les dones de Eiximenes que 
indica el valor del rosario para la educación de la dama (2005, 136-137). 

38	 Además de este sepulcro, véase la recopilación de imágenes yacentes femeninas con libro de horas y/o rosario en el capí-
tulo “La muerte, el espacio funerario y la tumba” (Yarza Luaces 2003: 113-195 y Morales Cano 2021).



117

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

los ejemplos del área coruñesa y aquellos anteriores derivados de los talleres de Betanzos parecen 
incorporar este objeto con cuentas como parte del atuendo propio de las damas más pudientes. 
Así como en otras yacentes figuran joyas, colgantes, botones e intrincados cinturones (con mayor 
o menor fortuna en su labra), el collar-rosario juega con la ambigüedad propia de las manifesta-
ciones artísticas de la baja Edad Media y sincretiza lo devocional con el fasto y la ostentación en 
el vestir. 

4.2. El libro de horas. ¿Una ausencia?
Otro elemento que acompaña frecuentemente las imágenes póstumas femeninas es el libro de 
horas. Estos volúmenes provienen de una derivación de los breviarios empleados por los clérigos, 
merced a la aceptación de la liturgia de las horas por parte de los laicos (Bériou/Berlioz/Longère 
1991: 35). El formato de reducidas dimensiones de estos libros permite su portabilidad y adapta-
ción a los usos personales de su poseedor allá donde esté. Por tanto, junto al rosario, se trata de 
un instrumento relacionado con el avance de las prácticas de devoción privada39. El contenido y 
estructura que estos podían tener, además de los textos como el oficio de la Virgen, oficio de di-
funtos y salmos, variaban en función del poseedor, incluyendo sufragios dedicados a santos locales 
o protectores, lo que revela su condición de elemento de uso personal y personalizado.  

Estos pequeños libros procedentes inicialmente del territorio flamenco terminaron convir-
tiéndose en atributo definitorio de la escultura funeraria con un carácter destacadamente femeni-
no. En el territorio castellano, y también portugués es habitual la incorporación de este elemento 
en diversas disposiciones y cabe leerlo doblemente, al igual que el rosario, como objeto de osten-
tación y devoción a la par40. En ocasiones aparece cerrado y simplemente asido y en otras abierto, 
incluso, a veces, como en el sepulcro de Inés de Osorio en la Capilla del Sagrario de la catedral 
de Palencia, pueden leerse las oraciones finales rogando por su alma. Su presencia está constatada 
en la segunda mitad del siglo XV especialmente en territorio burgalés, si bien en el caso gallego 
que nos ocupa, el único túmulo donde aparece el libro de horas es en el sepulcro de una dama 
desconocida en el monasterio cisterciense de Melón, fechado a finales del siglo XV (Chamoso 
Lamas 1979: 124-125)41. 

¿Qué puede expresar esta llamativa ausencia en Galicia? Una vez más cabe aludir a lo 
fragmentario de los ejemplos conservados, por lo que puede que haya ejemplares que fueron 
destruidos que también hubiesen incluido este elemento. Teniendo en cuenta, sin embargo, los 
principales modelos de taller conocidos, entre los que incluimos aquellos sepulcros de tradición 
litúrgica que irradian de Betanzos a Compostela, así como las yacentes posteriores de Melide, el 
libro no parece haber tenido gran éxito en la imagen femenina gallega del siglo XV. ¿Hay que re-

39	 Según Diana Pelaz Flores, la práctica de la lectura facilitaba la asunción del rol pasivo que la Iglesia y el sistema patriarcal 
le habían reservado a la reina en base a su condición femenina, “el cual orbitaba en torno a la obediencia, la piedad y el 
sometimiento” (2013: 271, 272).

40	 “dans les inventaires qui les mentionnent, les livres d’Heures étaient plus souvent comptés avec les bijoux et l’orfèvrerie 
que rangés parmi les livres de lecture” (Bériou/Berlioz/Longère 1991: 39).

41	 Para un completo análisis de la escultura funeraria gótica burgalesa: Gómez Bárcena 1988a.



María Carrión Longarela

118

mitir esta cuestión a las prácticas devocionales de la nobleza regional? Quizás se deba a la falta de 
penetración de la cultura libraria entre estos nobles alejados de los círculos de la corte y grandes 
casas nobiliarias donde se movía el préstamo e intercambio de libros, particularmente entre pa-
rientes femeninas42. Otras tipologías de libros sí se encuentran presentes en Galicia en sepulturas 
de obispos y canónigos, que portan en su caso misales, indicando su cargo y estatus eclesiástico. 
Así las cosas, como hipótesis, quizás en Galicia los talleres no incluyeron en sus modelos feme-
ninos un elemento que pasaba más desapercibido en las prácticas y cotidianidad de la nobleza 
gallega como parece indicar la precaria situación del panorama cultural, de la que se hace eco el 
frecuente analfabetismo entre profesas en conventos destinados a la mayor élite43. 

4.3. Rezo en serie. El gesto de las manos unidas
Como afirma Marta Cendón para las yacentes del área coruñesa, independientemente de su in-
dumentaria y accesorios: “lo que es coincidente en todos los casos es el gesto de oración con las 
manos juntas” (Cendón Fernández 2017: 262). Los bultos funerarios del área compostelana, pon-
tevedresa y coruñesa desde finales del siglo XIV parecen haber adaptado de manera generalizada 
este gesto ritualizado de piedad. La disposición de este varía ligeramente de unas yacentes a otras, 
también en función de la calidad técnica de cada una. En la lauda de la religiosa María Prego ante 
la dificultad que supondría para el artífice reproducir las manos juntas, se intuye el gesto pese a su 
planitud y a la falta de organicidad en la labra del pulgar (Cendón Fernández 2017: 278). Algunos 
yacentes de caballeros de los últimos siglos medievales incluyen asimismo este gesto de devoción, 
como es el caso de López Mosquera o Pedro Vázquez de Puga, si bien, en menor medida que los 
túmulos femeninos, pues sus manos o descansan sobre el abdomen, o sostienen espadas (Cha-
moso Lamas 1979: 126). 

Como ya ha sido estudiado, los orígenes del gesto de unir las manos se remontan al mundo 
feudovasallático, cuando el señor sostenía entre sus manos aquellas de su vasallo44. Este significa-
do de sumisión se ampliará a otras relaciones, como la de la profesión de monjas, o en más amplio 
sentido, la del servicio a Dios por parte de los fieles45. Los manuales de rezo de las órdenes men-
dicantes también aluden a este gesto, desde el siglo XIII inmensamente popular y omnipresente 
en cualquier representación religiosa, desde lo más elevado a lo más vulgar y, desde las figuras de 
los donantes, a los bultos yacentes, objeto de este estudio. 

42	 Sobre un panorama general acerca de la circulación cultura libraria en el reino de Castilla y un enfoque hacia los hábitos 
de lectura femeninos: Beceiro Pita 2007: 217-224.

43	 Acerca de las bibliotecas de los conventos femeninos se percibe el poco nivel de formación de las monjas gallegas, aun 
perteneciendo a las más nobles familias: “El panorama cultural de la Baja Edad Media presenta en Galicia un aspecto 
general bastante desolador” (Rodríguez Núñez 1993: 158). 

44	 Rezo como acto de sumisión, adoración y penitencia que rinde homenaje a Dios como transposición sacra del ritual laico 
del hommage (Schmitt 1990: 295-297).

45	 En el momento de la professio, la abadesa recibe a la novicia entre sus manos a cambio de los votos, delante de varios tes-
tigos (Rodríguez Núñez 1993: 101).



119

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

    
Figuras 7 y 8. Sepulcro de dama, Sancti Spiritus de Melide y lauda de Maior Domínguez, iglesia de Santiago, A Coruña. 

Detalle del gesto de las manos unidas. Imágenes de la autora

Para comprender el ademán de unir las manos es clave acudir a los conceptos de convencio-
nalización y ritualización de los gestos. Gombrich aludía a la diferencia entre síntoma y ritual ex-
presados de forma plástica siendo el primero una expresión genuina de una emoción, y el segundo 
una forma convencionalizada y esquematizada de representarla. A la proliferación de este gesto 
señalaba que: “para nosotros, su sentido original se ha fundido con la expresión general de un 
talante o actitud. Las manos unidas evocan una atmósfera de piedad y contemplación que tras-
ciende a una interpretación ritualista estrecha” (Gombrich 1987: 69-70). Con ello aplicado a los 
casos de yacentes femeninas gallegas, cabe entender, no solo este gesto, sino los demás elementos 
de piedad, como una repetición vulgarizada y reiterada de modelos de taller que conforman un 
aura de mujer piadosa en cada sepulcro femenino que escapa a individualizaciones y responde a la 
plasmación de una gestualidad arquetípica. 

Por otro lado, el valor del movimiento del cuerpo en relación con las prácticas de oración se 
ha puesto de manifiesto en libros de oraciones destinados al rezo privado conservados en el norte 
de Europa que otorgan al cuerpo la capacidad de actuar como médium de oración: “the body 
could become itself an embodied prayer” (Skinnebach 2019: 119). Así, las manos unidas levan-
tándose hacia la divinidad que, en el acto de rezo privado, activan la relación directa entre Dios 
y el fiel, se convierten a nivel plástico en estos sepulcros en una pura convención singularmente 
asociada a lo femenino y activando el momento de oración concreto a través del cuerpo. Reto-



María Carrión Longarela

120

mando las observaciones sobre la baja calidad de la escultura gótica gallega, conviene recordar con 
Gombrich que es preciso ser un buen artista para repetir un gesto ritualizado de tal forma que se 
perciba una carga de expresión auténtica, como síntoma de una emoción (1987: 71). Algo que no 
llegó a suceder en la plástica gallega. 

Consideraciones finales
A propósito de los sepulcros femeninos en conventos dominicos gallegos, C. C. Rodríguez apun-
taba que los motivos estereotipados y la falta de individualización suponen la imposibilidad de 
asociar la iconografía funeraria a una religiosidad concreta (Díez Tie/Rodríguez Núñez 1989: 
314).  Sin alejarnos de ello, a lo largo de estas páginas se han revisado algunos de los atributos 
de las imágenes yacentes femeninas comprendiéndolos como fruto de unos modelos fuertemente 
arquetípicos realizados por talleres especializados. Aun así, lo convencional y la ausencia de una 
proyección del individuo permiten mostrar el calado que ciertos gestos o prácticas religiosas ha-
bían tenido hasta el punto de proliferar en las sepulturas de modo casi seriado. 

Dentro de los modelos que se han visto se pueden distinguir varios esquemas compositivos 
para las imágenes póstumas femeninas. En algunos tipos, como las yacentes del Sancti Spiritus 
de Melide, próximas al siglo XVI, se prioriza la imagen de la mujer devota y recatada, ocupada en 
el rezo del rosario; mientras que modelos del siglo XV, como las laudas brigantinas con tocado 
conopial, insisten en un mayor esmero en los atavíos y tocados femeninos. Por otro lado, si no 
fuese por el eventual acompañamiento de la heráldica o la epigrafía como identificadores, la ima-
gen yacente de las mujeres gallegas actúa como un prototipo vulgarizado de mujer piadosa ideal 
bajomedieval que habían modelado especialmente las órdenes mendicantes. 

Finalmente, el libro de horas, extendido en Castilla, no tuvo el mismo éxito en los esquemas 
compositivos de las yacentes gallegas, o bien porque no han pervivido más ejemplares, o bien por 
la constatada pobreza de la cultura libraria en territorio gallego. Reiteraciones y ausencias, si bien 
fragmentarias y nunca observables de manera absoluta, permiten la aproximación, aunque no a las 
devociones personales de las difuntas, sí a las modas, a los ideales femenino y masculino, y a los dis-
cursos de la muerte más populares y considerados más efectivos para el conjunto de la élite gallega.  

Bibliografía 
Alvar, Carlos/Muela, Julián (eds.) (2020): Guillaume de Lorris y Jean de Meun. El Libro de la 

Rosa, Madrid: Alianza.
Assman, Aleida (2018): Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses, 

Munich: C. H. Beck. 
Barral Rivadulla, Dolores (2005): “De historia, arte y arqueología. Sueños en piedra en La Co-

ruña medieval”. Semata 17, pp. 115-138.
Beceiro Pita, Isabel (2007): Libros, lectores y bibliotecas en la España medieval, Murcia: Nausicaä.
Beceiro Pita, Isabel /Córdoba de la Llave, Ricardo (1990): Parentesco, poder y mentalidad. La 

nobleza castellana. Siglos XII-XV, Madrid: C.S.I.C.



121

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Bériou, Nicole/Berlioz, Jacques/Longère, Jean (eds.) (1991): Priere au Moyen Âge: pratiques et 
expériences (Ve-XVe siècles), Turnhout: Brepols.  

Bernís Madrazo, Carmen (1956): Indumentaria medieval española, Madrid: C.S.I.C. 
Belting, Hans (2007): Antropología de la imagen, Madrid-Buenos Aires: Katz. 
Carceller Cerviño, María del Pilar/ Villarroel González, Óscar (2021): Catalina de Lancaster. Una 

reina y el poder, Madrid: Sílex.
Carrión Longarela, María (2024): “Piedad mendicante y orgullo reginal. Dos retratos de la reina 

Beatriz de Portugal para la posteridad”. Ferrero García, Emilio (coord.): Caminando hacia 
la igualdad: Investigaciones desde la perspectiva de género, Madrid: Aranzadi, pp. 85-101.

Carro, Xesús/ Campos, Emilio/ Fernández, Xosé Ramón (1933): “Arqueoloxía relixiosa de Meli-
de”. Terra de Melide, Santiago de Compostela: Seminario de Estudos Galegos, pp. 253-322.

Cendón Fernández, Marta (2017): “La imagen de las mujeres con poder en el arte bajomedieval 
gallego”. Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.): Mujeres con poder en la Galicia 
medieval (siglos XIII-XV), Santiago de Compostela: C.S.I.C., pp. 243-287. 

Chamoso Lamas, Manuel (1979): Escultura funeraria en Galicia: Orense, Pontevedra, Lugo, La 
Coruña, Santiago de Compostela, Ourense: Instituto de Estudios Orensanos Padre Feijoo.

Chiffoleau, Jacques (1980): La comptabilité de l’au delà. Les hommes, la mort et la religión dans la 
región d’ Avignon à la fin du Moyen Age, Roma: Ecole Française de Rome. 

Díez Tie, María/ Rodríguez Núñez, Clara Cristela (1989): “La mujer gallega y los conventos do-
minicos”. Muñoz Fernández, Ángela (ed.): Las mujeres en el cristianismo medieval. Imágenes 
teóricas y cauces de actuación religiosa, Madrid: Marcial Pons, pp. 303-315. 

Erias Martínez, Alfredo (2014): Iconografía de las tres iglesias góticas de Betanzos. San Francisco, 
Santa María do Azougue y Santiago, Betanzos: Briga Edicións, Xunta de Galicia. 

Fraga Sampedro, María Dolores (1996): “La Orden de las Clarisas y el arte: El convento medieval 
de Santiago”. Gigirey Liste, María Esperanza (ed.), El Real Monasterio de Santa Clara de San-
tiago. Ocho siglos de claridad, Santiago de Compostela: Museo de Tierra Santa, pp. 101-116. 

Fraga Sampedro, María Dolores/ Ríos Rodríguez, María Luz (2018): “Memoria de la nobleza en 
los conventos terciarios gallegos. Aniversarios, enterramientos y devociones (S. XIV-XV)”. 
Revista Signum 19.1, pp. 184-212.

Garí, Blanca (2024): El poder del objeto. Materialidad, memoria y representación en la Baja Edad 
Media europea, Barcelona: Siruela. 

Gómez Bárcena, María Jesús (1988a): Escultura gótica funeraria en Burgos, Tesis de doctorado, 
Burgos: Diputación Provincial.

Gómez Bárcena, María Jesús (1988b): “La liturgia de los funerales y su repercusión en la es-
cultura gótica funeraria en Castilla”. Núñez Rodríguez, Manuel/Portela Silva, Ermelindo 
(coords.): La idea y el sentimiento de la muerte en la historia y en el arte de la Edad Media, 
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela, pp. 31-50.



María Carrión Longarela

122

Gombrich, Ernst H. (1987): La imagen y el ojo. Nuevos estudios sobre la psicología de la representa-
ción pictórica, Madrid: Alianza. 

Hamburger, Jeffrey (1998): The Visual and the Visionary. Art and Female Spirituality in Late Me-
dieval Germany, New York: Zone Books.  

Huizinga, Johan (1947): El otoño de la Edad Media, Buenos Aires: Revista de Occidente. 
Labarga García, Fermín (2003): “Historia del culto y devoción en torno al santo rosario”. Scripta 

Theologica 35.1, pp. 225-277 [DOI: https://doi.org/10.15581/006.35.13007]. 
Lahoz Gutiérrez, Lucía (2022): La imagen y su contexto cultural. La iconografía medieval, Madrid: 

Síntesis. 
Le Goff, Jacques (1981): El nacimiento del purgatorio, Madrid: Taurus. 
Lemarchand, Marie-José (ed.) (2019): Christine de Pizan. La ciudad de las damas, Madrid: Si-

ruela (3ª Edición). 
Manso Porto, Carmen (1993): “La escultura funeraria”. Rodíguez Iglesias, Francisco (ed.): Gali-

cia Arte IX, A Coruña: Hércules, pp. 381-413.
Moralejo Álvarez, Serafín (1975): Escultura gótica en Galicia (1200-1350). Tesis de Doctorado, 

Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.  
Moralejo Álvarez, Serafín (2004): Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoría de la representación, 

Madrid: Akal.
Morales Cano, Sonia (2021): “Esculturas funerarias de mujeres tardomedievales de alto rango en 

el Museo Arqueológico Nacional”. Boletín del Museo Arqueológico Nacional 40, pp. 413-424. 
Núñez Rodríguez, Manuel (1981): “El sepulcro de Fernán Pérez de Andrade en San Francisco de 

Betanzos como expresión de una individualidad y una época”. Bracara Augusta 35, pp. 3-19. 
Núñez Rodríguez, Manuel (1985): La idea de la inmortalidad en la escultura gallega. La imagine-

ría funeraria del caballero, s. XIV-XV, Ourense: Diputación Provincial.
Núñez Rodríguez, Manuel (1988): “La indumentaria como símbolo en la iconografía funeraria”. 

Núñez Rodríguez, Manuel/Portela Silva, Ermelindo (coords.): La idea y el sentimiento de la 
muerte en la historia y en el arte de la Edad Media, Santiago de Compostela: Universidade 
de Santiago de Compostela, pp. 9-19. 

Núñez Rodríguez, Manuel (1989): “La dama, el matrimonio y la fama póstuma”. Bermejo Ba-
rrera, José Carlos (ed.): Parentesco, familia y matrimonio en la historia de Galicia, Santiago 
de Compostela: Tórculo edicións, pp. 285-300.

Núñez Rodríguez, Manuel (1997): Casa, calle, convento: iconografía de la mujer bajomedieval, 
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela. 

Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (2000): Los señores de Galicia: tenentes y condes de Lemos 
en la Edad Media, A Coruña: Fundación Pedro Barrié de la Maza. 

Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.) (2017): Mujeres con poder en la Galicia Medieval 
(siglos XIII-XV): estudios, biografías y documentos, Santiago de Compostela: C.S.I.C. 



123

Imágenes póstumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Pelaz Flores, Diana (2013), “La imagen de la reina consorte como muestra de poder en el reino 
de Castilla durante el siglo XV. Construcción y significado”. Medievalismo 23, pp. 265-290. 

Pérez Higuera, Teresa (1985): “Los sepulcros de los Reyes Nuevos (Catedral de Toledo)”. Tekné 
1, pp. 131-139.

Rey Cabezudo, Mónica (2014): “Moda en piedra en el siglo XV: Análisis iconográfico de las 
laudas gallegas con «tocado de rollo»”. Cuadernos de Estudios Gallegos LXI.127, pp. 47-80 
[DOI: https://doi.org/10.3989/ceg.2014.127.02].   

Rodríguez Núñez, Clara Cristela (1993): Los conventos femeninos en Galicia. El papel de la mujer 
en la sociedad medieval, Lugo: Diputación Provincial. 

Ruiz Maldonado, Margarita (1993): “El sepulcro de Doña Beatriz de Portugal en Sancti Spiritus 
(Toro)”. Goya: Revista de arte 237, pp. 142-148. 

Sánchez Ameijeiras, Rocío (1985): “El yacente armado en Galicia (1350-1450)”. Memoria de 
Licenciatura, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela. 

Sánchez Ameijeiras, Rocío (1989a): “Escultura funeraria en Galicia (1350-1450): la imagen de la 
nueva nobleza enriqueña”. Cuadernos de arte e iconografía 2.3, pp. 141-147. 

Sánchez Ameijeiras, Rocío (1989b): “Actitudes ante la muerte en las mujeres de la nueva nobleza 
enriqueña: la escultura funeraria como fuente para la historia de las mentalidades”. Muñoz 
Fernández, Ángela (ed.): Las mujeres en el cristianismo medieval. Imágenes teóricas y cauces de 
actuación religiosa, Madrid: Marcial Pons, pp. 451-461. 

Sánchez Ameijeiras, Rocío (2007): “Circulación de modelos y talleres itinerantes: el papel de 
artistas y comitentes en la evolución tipológica de la escultura funeraria en la Galicia medie-
val”. Los caminos y el arte: VI Congreso Nacional de Historia del Arte (Santiago de Compostela, 
16-20 de junio, 1986), Santiago de compostela: Universidade de Santiago de Compostela, 
pp. 359-364, vol. 2.

Schmitt, Jean-Claude (1990): La raison des gestes dans l’Occident médiéval, París: Gallimard. 
Skinnebach, Laura Katrine (2019): “Haptic Prayer, Devotional Books and Practices of Percep-

tion”. Carrillo-Rangel, David/ Delfi Nieto, Isabel/Acosta García, Pablo (eds.): Touching, 
Devotional Practices and Visionary Experience in the Late Middle Ages, Cham: Palgrave Mac-
millan, pp. 95-122 [DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-030-26029-3_5].  

Vedel Heilskov, Mads (2019): “Sacralising Perception: Rosary-Devotion and Tactile Experience of 
the Divine in Late Medieval Denmark”. Carrillo-Rangel, David/ Delfi Nieto, Isabel/Acos-
ta García, Pablo (eds.): Touching, Devotional Practices and Visionary Experience in the Late 
Middle Ages, Cham: Palgrave Macmillan, pp. 71-93 [DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-
030-26029-3_4]. 

Vovelle, Michael (1983): La mort et l’Occident de 1300 à nos jours, París: Gallimard. 
Yarza Luaces, Joaquín (2003): La nobleza ante el rey, Madrid: El Viso. 
Yarza Luaces, Joaquín (2007): La Cartuja de Miraflores. I. Los sepulcros, XIII Cuadernos de Res-

tauración de Iberdrola, Madrid: Fundación Iberdrola.



124

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares  
de Santo Agostiño en Galicia e o seu legado patrimonial
Paula Corbeira Paz – Universidade de Santiago de Compostela1

1. Introdución
O presente artigo ten como obxectivo reunir e sistematizar o coñecemento dispoñible sobre a 
implantación destas comunidades en Galicia, a partir dun exercicio de síntese historiográfica. 
Analízase o seu contexto histórico-eclesiástico, a orixe e evolución da orde na Península Ibérica 
e particularmente en Galicia, así como as características das súas fundacións e espiritualidade, 
e os factores que contribuíron ao seu posterior declive. Prestarase especial atención a exemplos 
galegos e á evidencia da súa integración nas redes locais, así como á súa relación cos poderes 
eclesiásticos e laicos, incluído o patrocinio aristocrático exercido por familias como os Traba, que 
estiveron aliñadas cos postulados da Reforma Gregoriana.

O estudo das canónicas regulares en Galicia presenta desafíos significativos que contribuí-
ron a un relativo silencio historiográfico e a unha desigualdade no desenvolvemento dos estudos 
monásticos en comparación con ordes máis estruturadas como a do Císter ou a orde beneditina. 
Por unha banda, a ambigüidade léxica na documentación dos séculos XI e XII dificulta a de-
limitación tipolóxica e funcional das fundacións canónicas. Esta falta de precisión reflíctese no 
uso intercambiable de termos como canónicas, colexiatas, e mesmo mosteiro, prior ou fratres. Así 
mesmo, algúns documentos pontificios resultan confusos, referíndose ás canónicas como igrexas 
ou mosteiros, sen precisar a súa adscrición a unha regra nin a súa organización interna.

A esta imprecisión léxica súmase a escaseza das propias fontes documentais, apenas ante-
riores ao segundo terzo do século XII. Estas dificultades condicionaron unha produción histo-
riográfica desigual, aínda que non ausente, con achegas puntuais que arroxaron luz sobre certos 
aspectos da implantación e evolución destas comunidades.

Un dos estudos de referencia sobre os Cóengos Regulares de Santo Agostiño é o de R. 
Grégoire (1982), La vocazione sacerdotale, onde se analiza a orixe da orde e a súa implantación en 

1	 Este traballo foi realizado no marco do programa de doutoramento en Estudos Medievais da Universidade de Santiago de 
Compostela, Grupo Iacobus (GI-1907).



125

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

Europa occidental, ofrecendo un enfoque amplo sobre a súa espiritualidade e evolución institu-
cional.

Na mesma liña, J. A. Calvo Gómez (2014) dedica toda unha tese de doutoramento e varias 
publicacións ao estudo da orde, abordando cuestións como a súa orixe, difusión e substrato inte-
lectual. Reserva un capítulo ás canónicas non afiliadas a ningunha congregación, organizadas de 
xeito rexional, con breves apuntamentos sobre cada unha delas. Ademais, contribuíu con diversos 
artigos centrados en observancias específicas, como a do Santo Sepulcro de Xerusalén ou San 
Rufo de Avignon (Calvo Gómez 2014a: 75 e 2015a: 55).

Pola súa parte, a obra de F. J. Pérez Rodríguez (2019) constitúe unha achega fundamental 
ao estudo da implantación monástica en Galicia durante a Plena e Baixa Idade Media. Ao longo 
de dous volumes extensos, o autor analiza os obxectivos da dita reforma no contexto galego e 
ofrece un exhaustivo inventario de mosteiros de distintas congregacións, entre os que dedica un 
capítulo ás fundacións de cóengos regulares de Santo Agostiño. O volume de información re-
compilada confírelle á obra un valor documental indiscutible. Non obstante, debido á amplitude 
do obxecto de estudo, a traxectoria individual de cada fundación é tratada de maneira sintética, 
sen afondar en aspectos como a análise artístico-arquitectónica dos edificios. No caso concreto 
das canónicas regulares, a súa presenza recóllese dentro do marco xeral, sen que se lles dedique 
un desenvolvemento específico ou un estudo monográfico detallado.

A obra Entre el claustro y el mundo. Canónigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad 
Media (García de Cortázar et al. 2009), constitúe unha das achegas máis relevantes ao estudo das 
formas de vida relixiosa comunitaria na Idade Media peninsular. Reúne traballos de varios autores 
como M. Calleja Puerta, S. Guijarro González e J. Martínez Aguirre, entre outros, que abordan 
cuestións clave como a expansión dos cóengos regulares nos reinos de León e Castela, a vida 
intelectual nas canónicas non episcopais, así como a implantación e características artísticas dos 
mosteiros premonstratenses. Neste último punto destaca a contribución de M.ª T. López Gue-
reño Sanz (2009), centrada na observancia premonstratense na Península Ibérica. O seu estudo 
constitúe unha das poucas achegas ao patrimonio artístico vinculado ás canónicas agostiñas na 
Península, aos seus espazos e funcións, se ben o tratamento destes conxuntos segue a ser puntual 
e fragmentario.

Aínda que a obra constitúe un marco introdutorio esencial para abordar o tema, o seu en-
foque continúa centrado maioritariamente nos territorios centrais da Península, polo que ningún 
destes traballos afonda especificamente nas comunidades de cóengos regulares no territorio galego.

Persiste a falta de estudos monográficos que analicen de maneira individualizada os es-
tablecementos monásticos, o que dificulta unha comprensión máis profunda do fenómeno no 
ámbito galego, especialmente á luz da súa vinculación co Camiño de Santiago. Neste contexto, 
e considerando a dimensión hospitalaria da orde, acentúase a necesidade de novas investigacións 
que aborden o papel fundamental desempeñado por estas comunidades en canto á consolidación 
e desenvolvemento das distintas rutas xacobeas, así como a asistencia hospitalaria e espiritual 
prestada aos peregrinos. Dada a súa importancia, este aspecto merece ser desenvolvido nun estudo 
independente.



Paula Corbeira Paz

126

Aínda que a falta de investigacións exhaustivas sobre esta orde xerou baleiros no seu estu-
do, é innegable o papel significativo que desempeñou no panorama relixioso de Galicia. A súa 
influencia foi determinante na reconfiguración das estruturas eclesiásticas locais e na propagación 
dos ideais reformistas.

2. Do ideal reformador ao modelo canonical regular:  
orixes e espiritualidade dos cóengos regulares de Santo Agostiño
A implantación dos Cóengos Regulares de Santo Agostiño en Galicia durante os séculos XI e 
XII non pode entenderse á marxe do profundo proceso transformador e de reordenación que 
experimentou a Igrexa occidental neste período, coñecido como a Reforma Gregoriana2. Este 
movemento reformador fundamentábase no rexeitamento de prácticas xeneralizadas que socava-
ban a integridade do ministerio clerical presentes en toda Europa e territorio peninsular, como 
a simonía —a compravenda de dignidades eclesiásticas— e o nicolaísmo —o incumprimento 
do celibato por parte do clero—3.  Promoveuse activamente un clero disciplinado, subtraído da 
dependencia feudal e sometido directamente á autoridade papal. 

Con todo, as orixes deste impulso reformador canonical remóntanse ás disposicións es-
tablecidas na Regra de Aquisgrán, a cal se basea na de Crodegango de Metz (754), que se fun-
damenta na tradición beneditina e a liturxia romana (Calvo Gómez 2014a: 309; Giroud 1961: 
34-35; Dereine 1953: 364). Estas normas prefiguraban xa algúns dos principios fundamentais 
que máis tarde articularán o movemento regular agostiño. É neste momento cando se promove 
a regulación da vida diaria dos cóengos, establecendo a residencia común e precisando funcións 
litúrxicas.

Fronte á fórmula carolinxia de Aquisgrán, a Reforma Gregoriana impulsou un movemento 
de volta ás fontes da vida cristiá e o retorno aos ideais comunitarios da vida apostólica, como o 
mellor remedio contra a simonía e o nicolaísmo. A regra de Aquisgrán consentía a propiedade 
privada. Esta cesión á propiedade foi, con todo, duramente cuestionada polos impulsores da re-
forma gregoriana, que a vían incompatible coa pobreza apostólica á que aspiraban (Calvo Gómez 
2016: 192-194). Desde o século XI prodúcese unha ruptura coa tradición canónica anterior, 
motivada pola evolución do concepto de vita canonica antes e durante a Reforma Gregoriana, 
iniciada durante o papado de León IX (1049–1054) e no sínodo de Letrán (1059) que, convo-
cado por Nicolás II, terminou por consolidar as medidas reformistas gregorianas e favoreceu o 
desenvolvemento das comunidades de cóengos regulares en toda a Europa occidental (Álvarez 
Gómez 1989: 34-35)4. A nova iniciativa reformadora impulsada desde Francia e Italia relanzou a 

2	 A recepción da Reforma gregoriana na Península Ibérica non constituíu un fenómeno illado. Forma parte do amplo mo-
vemento de renovación eclesiástica que atravesou a cristiandade occidental nos séculos XI e XII. Non obstante, no caso 
hispánico adquiriu unha fisionomía propia, condicionada polo marco político e social da Reconquista e da repoboación, 
circunstancias que marcaron tanto o ritmo como as formas concretas de implantación; vid. Calvo Gómez 2015b: 201–232.

3	 Vid. Poggiaspalla 1968 e Lunardi 1970. 

4	 Aínda que as disposición de Nicolás II en 1059 esixisen a vida común, respecto aos ingresos procedentes das igrexas, 
inicialmente deixaron intacta a propiedade privada segundo Aguisgrán.



127

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

vida dos cóengos regulares como unha verdadeira forma de vida relixiosa, marcando o inicio da 
súa implantación plena en Europa occidental, incluída a Península Ibérica, especialmente baixo o 
impulso de Hildebrando de Soana en 1059, futuro Gregorio VII, un dos grandes arquitectos da 
Reforma Gregoriana. Aqueles clérigos que acolleron as disposicións de Nicolás II como forma 
de vida, especialmente a partir da codificación realizada por Alejandro II (1061-1073) en 1063, 
comezaron a conformar o que se coñecería como a Orde dos Cóengos Regulares de San Agostiño.

 A diferenza dos cóengos seculares, que se conformaban con acatar as disposicións de 
Aquisgrán e levaban unha vida privada gozando das rendas, os cóengos regulares optaron polo 
retorno dos fundamentos da vida cristiá máis primitiva e dos ideais comunitarios da vita apostó-
lica. Esta nova forma de vida relixiosa era vista como a unión de dúas vocacións: unha espiritual 
(similar ao estilo monástico) e outra pastoral (Calvo Gómez 2014a: 26).

Estes clérigos abrazaron a vida en común e a pobreza individual segundo os principios da 
Regra de Santo Agostiño5. Aínda que non sempre se pode determinar con precisión cal era a 
norma concreta observada en cada comunidade, o esencial residía en vivir conforme ás Regras dos 
Santos Pais, os canons conciliares e as disposicións episcopais. Con este marco normativo como 
referencia, moitas destas comunidades chegaron a organizarse en agrupacións dotadas de certa 
autonomía, aínda que sempre baixo a autoridade do bispo diocesano, especialmente no territorio 
aragonés (Campo del Pozo 1978: 24-26; Giroud 1961: 33; Dereine 1952: 400)6. 

Entre os cóengos regulares difundiuse non só a doutrina monacal do Bispo de Hipona se-
nón tamén a súa Filosofía, Teoloxía e doutrina política ou canónica (Campo del Pozo 1978: 29).  
Profesaban o ideal de vida activa, aquel modelo de vida relixiosa baseado na actividade apostólica: 
a predicación, asistencia espiritual (cura animarum), a caridade e acollida de peregrinos e enfer-
mos.  A súa vida litúrxica articúlase en torno ao rezo coral, á celebración de misas, e á conmemo-
ración de defuntos, todo iso reflexo do vínculo espiritual e material coa comunidade laica que os 
sostiña (Poggiaspalla 1968: 136).

A espiritualidade canonical regular non diverxe tanto da monacal, pois ambos se preocu-
pan pola recuperación da vida apostólica primitiva, viven en comunidade e defenden os ideais 
de pobreza e axuda ao próximo. Podería dicirse que os cóengos regulares son o resultado dunha 
síntese entre o rigorismo dos monxes da época e a reforma das prácticas pastorais do clero. Con 
todo, a diferenza dos monxes contemplativos, o seu labor non se restrinxía ao claustro, senón 
que se manifestaba na súa implicación na vida relixiosa local, especialmente a través do ministerio 
parroquial, apoiado por bulas papais e doazóns de igrexas rurais. O seu carácter regular implica 
que están supeditados a unha regra máis aló da súa propia condición clerical ou a aplicación do 
dereito canónico, que lles diferenciaba dos clérigos seculares.

5	 A adopción xeneralizada da Regra de Santo Agostiño prodúcese no século XII; ata ese momento, só tiña carácter de in-
fluencia (Giroud 1961: 38).  

6	 A Regra de Santo Agostiño é en realidade un corpus de textos, baseado principalmente na Carta 211. A partir do século XII 
a regra interpretouse a través de costumarios, aínda que a documentación sobre estes é limitada. Existían variantes como o 
ordo antiquus e o ordo novus, sendo o primeiro menos rigoroso. A suposta laxitude do ordo antiquus podería facilitar a súa 
adopción por institucións preexistentes que buscaban unha norma non demasiado estrita (Calvo Gómez 2014a: 187-188).



Paula Corbeira Paz

128

A súa dobre natureza —clerical e regular— propicio o carácter flexible nas súas formas de 
vida (Dereine 1953: 366-370). Nalgunhas congregacións prevaleceu a súa dimensión máis secu-
lar, priorizando as actividades pastorais e asistenciais, mentres que noutras impúxose unha vida 
estritamente regular. Esta adaptabilidade favoreceu unha gran diversidade interna. Doutra banda, 
esa mesma autonomía implicou que non todas as casas estivesen integradas en congregacións 
unificadas, dificultando o desenvolvemento dunha cohesión institucional sólida a longo prazo.

3. Implantación e desenvolvemento dos cóengos regulares en Galicia:  
contexto, actores e dinámicas
A Península non foi allea a este movemento reformador, aínda que a adopción da Regra de Santo 
Agostiño foi un proceso gradual. A implantación da vida canonical na Península Ibérica ten unha 
orixe moi temperá. Xa no ano 633, o IV Concilio de Toledo —presidido por Isidoro de Sevi-
lla— articulaba un modelo de vida canonical ordenado e normativamente establecido (Grégoire 
1982: 25). Porén, a invasión musulmá do 711 supuxo unha interrupción significativa no desen-
volvemento das institucións eclesiásticas hispánicas. A restauración monástica en Galicia deuse 
paralelamente ao avance da Reconquista, especialmente durante os séculos VIII a X. Xurdiron 
múltiples fundacións illadas impulsadas por particulares —clérigos, abades ou laicos piadosos— 
que edificaban igrexas e pequenos mosteiros privados (García de Cortázar 2004a: 46).

Antes da súa consolidación, o panorama eclesiástico presentaba unha gran heteroxeneidade: 
existían numerosos centros de raíz altomedieval, moitas veces establecidos por clérigos ou laicos 
en terras propias sen unha regulación estrita. O proceso de implantación da orde no caso par-
ticular do territorio galego esténdese desde finais do século XI ata o século XIII, tras o Sínodo 
romano de 1059 (García de Cortázar 2004a: 46). A miúdo, este proceso dáse a través da transfor-
mación de estas institucións preexistentes, aínda que tamén se documentan varias fundacións ex 
novo (como Santa María de Sar (1136) e San Salvador de Pedroso (1111). 

A finais do século XI, os mosteiros do norte da Península Ibérica funcionaban como seño-
ríos monásticos cuxas comunidades observaban a Regra de San Benito na súa versión cluniacense 
(García de Cortázar 2004a). Non é ata o segundo terzo do século XII cando atopamos referencias 
concretas, aínda que escasas, ao seguimento da regra agostiña nos reinos peninsulares7. A expan-
sión dos cóengos regulares de Santo Agostiño nos reinos cristiáns hispánicos non respondeu a 
un único modelo fundacional, senón que se presentou en varias iniciativas vinculadas a contextos 
rexionais, intereses reformistas e dinámicas socio-eclesiásticas diversas (Calvo Gómez 2015b: 
214). Neste proceso, Santa Cruz de Coimbra (1130) constitúe un dos primeiros e máis signifi-
cativos referentes documentados da implantación da orde na Península, actuando como centro 

7	 A vaguidade terminolóxica e institucional durante o século XI en relación coas distintas formas de vida clerical, previa 
á consolidación do modelo dos Cóengos Regulares de Santo Agostiño, dificulta o seu estudo. Neste contexto, termos 
como “canónica”, “colexiata” ou “mosteiro” empregábanse indistintamente, o que evidencia a indefinición normativa e 
institucional característica do período anterior á reforma de 1059. As mencións explícitas a comunidades que adoptasen 
a regra agostiña nos reinos cristiáns hispánicos son escasas antes do segundo terzo do século XII, o que suxire que a súa 
implantación foi un fenómeno tardío e promovido principalmente pola acción do papado e o seu programa reformista 
centralizado desde Roma. 



129

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

difusor cara ao norte e exercendo unha influencia determinante na configuración dos primeiros 
capítulos agostiños ibéricos8. 

No contexto galego, a debilidade da organización episcopal e a forte pegada das fundacións 
privadas condicionaron a recepción da Reforma Gregoriana e, moi especialmente, a introdución 
de novas formas de vida clerical, como a canónica regular. A orde de cóengos regulares enfron-
touse, así, a resistencias derivadas da sólida tradición de igrexas propias e mosteiros familiares, 
pero tamén atopou oportunidades vinculadas ao dinamismo xacobeo e á crecente centralidade das 
institucións eclesiásticas no reino asturleonés.

  Detrás de moitas destas fundacións atópase a vontade de promover unha vida relixiosa 
máis estrita e apostólica, en liña cos principios da Reforma Gregoriana, pero tamén a procura de 
control e o reforzo da autoridade episcopal e señorial dos territorios, o cal explica a implicación 
tanto de actores eclesiásticos como laicos. Neste contexto, a dimensión pastoral e hospitalaria 
propia don cóengos regulares —tal como sinala C. Dereine (1953: 385), quen mesmo propón 
a existencia dun tipo específico de fundacións de carácter laico e hospitalario— converteuse nun 
elemento clave: ao situarse en lugares estratéxicos, moitas destas comunidades atendían tanto á 
poboación local como aos camiñantes e peregrinos que comezaban a transitar as rutas xacobeas 
(Santa María Madalena de Sarria, San Miguel de Breamo ou Santa María do Sar). 

As comunidades adoitaban ser pequenas e estaban compostas por un prior e un ou varios 
cóengos9. Só en fundacións como Caaveiro e Sar menciónanse ata seis cóengos (Del Hoyo et al. 
1950: 90). A documentación para moitas destas canónicas non catedralicias é dispersa e pobre, 
o que dificulta ter unha visión panorámica sólida e, en moitos casos, mesmo asegurar se unha 
determinada igrexa participou do movemento canonical ou en que datas.

As casas agostiñas foron predominantemente de patrocinio eclesiástico ou laico-nobiliario. 
Un dos principais axentes na implantación de comunidades agostiñas foron aqueles bispos que, 
aliñados cos principios da reforma gregoriana, preocupados por renovar a vida clerical mediante 
novas formas de vida común, actuaron como impulsores do novo ideal de vida canonical. En nu-
merosos casos, estes prelados promoveron ou directamente fundaron canónicas regulares como 
instrumentos de reforma diocesana. Probablemente o caso máis significativo no contexto galego é 
o de Santa María de Sar, en Compostela, fundada como priorado da catedral de Santiago, co pro-
pósito de servir como casa de retiro para cóengos regulares. Este proxecto iníciao Munio Alfonso 
(1133-1136), tesoureiro e cóengo da igrexa de Santiago durante os primeiros anos do século XII 
e colaborador do bispo Xelmírez, que asume a súa función e termina o proxecto en 113610. Polo 
tanto, estamos ante unha fundación promovida dende a contorna da sede compostelá como parte 
do programa reformador gregoriano. O mosteiro desenvolvía unha función complementaria para 

8	 No ámbito castelán-leonés interior destacan fundacións como San Isidoro de León (1144), Santa María de Valladolid 
(1162), Párraces (desde 1178) e Benevívere (1179).

9	 Entre os séculos XI e XIII, tiveron unha presenza relevante as casas de San Rufo de Aviñón, o Santo Sepulcro de Xeru-
salén, Premostré e San Antonio de Vienne (García de Cortázar 2004a: 47-48; Calvo Gómez 2014b: 75-98; Calvo Gómez 
2015a: 55-84).

10	 Historia Compostelana 1950: 63, 144-148. 



Paula Corbeira Paz

130

a catedral de Santiago, que controlaba directamente a comunidade dende o prelado diocesano. 
Xelmírez procurou articular unha relación harmónica entre a comunidade de Sar e a sede com-
postelá, consciente de que a vocación hospitalaria dos cóengos regulares resultaba esencial para 
atender o constante fluxo de peregrinos. A fundación de Sar non só reforzou a rede asistencial do 
Camiño de Santiago, senón que tamén consolidou a imaxe de Compostela como centro espiritual 
e de acollida cristiá.

Segundo R. Yzquierdo Perrín (1997), a comunidade de Sar sería a primeira da orde de Santo 
Agostiño instaurada en Galicia. Con todo, esta consideración sostense unicamente se se atende ás 
canónicas non catedralicias, xa que en San Martín de Mondoñedo documéntase a presenza dunha 
comunidade de cóengos regulares desde 1112, tras o traslado da sede episcopal. 

Nesta mesma liña de fundacións de posible impulso episcopal, debe situarse o caso de San 
Xoán da Cova, mencionado como unha iniciativa vinculada ao bispado, aínda que as fontes dis-
poñibles non permiten determinar con precisión a súa cronoloxía nin confirmar de maneira con-
cluínte a súa adscrición agostiña nas súas primeiras etapas (Pérez Rodríguez 2019: 944). Suxírese 
que puido ser fundado por Sisnando I de Iria; con todo, a principios do século XII, a propiedade 
do mosteiro recaía en mans de particulares, sendo cedido a Diego Xelmírez por Arias Alóitiz nos 
primeiros anos da devandita centuria. En 1143, o arcebispo compostelán Don Pedro Elías, en 
presenza do seu cabido, elaborou á constitución formal de San Xoán da Cova, establecendo unha 
comunidade agostiña baixo a supervisión directa da Igrexa de Santiago (López Ferreiro 1901: 
227-229). A súa localización, nunha zona de paso cara a Compostela, reforza a interpretación do 
mosteiro como enclave de apoio espiritual e material para peregrinos. 

O impulso da nobreza, e en menor medida do monarca, tamén foi fundamental neste pro-
ceso. Aínda que o patrocinio real —especialmente baixo Alfonso VII— priorizou en ocasións 
outras estruturas eclesiásticas, as elites aristocráticas, e en particular a influente familia Froilaz-
Traba, exerceron un patrocinio significativo e intenso cara a comunidades regulares, incluíndo as 
de filiación agostiña (López Sangil 2007: 261-301). Son varios os membros desta liñaxe familiar 
os que figuran como fundadores ou benfeitores de casas agostiñas mediante doazóns, reformas 
ou protección directa. San Xoán de Caaveiro, documentado xa en 1098 como beneficiario dunha 
doazón dirixida ao bispo don Pedro, parece contar co mecenado directo desta familia, que pro-
moveu a súa igrexa —polo menos en parte— en 1194 (Pérez Rodríguez 2019: 926-939). Aínda 
que a documentación non confirma explicitamente a súa adscrición agostiñas nesa fase temperá, 
o apoio continuado dos Traba a comunidades reformadas suxire unha posible vinculación. Máis 
clara é a filiación de Santo Tomé de Nemeño, que aparece explicitamente como mosteiro agostiño 
en 1105, e que mantivo relacións cos Traba polo menos ata 1134 (Pérez Rodríguez 2019: 957-
959). San Salvador de Pedroso, fundado en 1111 por dona Munia Froilaz —membro directo da 
casa Traba—, inscríbese na esfera de influencia desta poderosa familia nobiliaria (Pérez Rodríguez 
2019: 959-936). A fundadora prometera o mosteiro ao bispo don Munio Alfonso, quen poste-
riormente se retiraría a Sar (Barreiro 1883: 329). Este vínculo, aínda que indirecto, cunha figura 
relevante da contorna reformada compostelá, reforza a hipótese dunha orientación canónica re-
gular na xénese do mosteiro, en sintonía cos ideais de vida común promovidos pola regra de San 



131

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

Agostiño. A familia Traba realizou doazóns a Santa María de Sar en 1144. As motivacións para 
este tipo de fundacións non foron unicamente de tipo piadoso, a conversión, ou a relativa flexibi-
lidade destas canónicas convertíaas en auténticas ferramentas de control territorial e lexitimación 
política-social. Ás veces, este patrocinio implicou a transformación de mosteiros familiares pre-
existentes en canónicas agostiñas. Este padroado, ademais de obedecer a motivacións piadosas e 
políticas, debe entenderse tamén como unha forma de apoiar a función hospitalaria e de acollida 
que estes mosteiros exercían, especialmente en relación co tránsito xacobeo.

A protección rexia tamén existiu, aínda que se manifestou máis tardiamente, especialmen-
te a partir do reinado de Alfonso VII. San Isidoro de León (1144) preséntase como o primeiro 
exemplo claro a nivel peninsular de predilección rexia por un establecemento agostiño. No últi-
mo terzo do século XII, a protección rexia converteuse nunha práctica corrente, con noticias de 
promoción rexia de novos establecementos en territorio galego, como o de Xunqueira de Ambía, 
cuxa traxectoria institucional, iniciada en 1150, desenvolveuse baixo a influencia directa de Al-
fonso VII mediante privilexio real, polo cal se doa a metade do couto a Santa María de Sar e enco-
méndanse as terras e o mosteiro aos cóengos regulares de Santo Agostiño. Aínda que a adscrición 
explícita á orde non se documenta ata 1237, cando Fernando III confirma a súa pertenza á “orde 
de Sant Agostín”, o conxunto pode considerarse representativo do modelo de fundación agostiña 
promovido desde Santiago. A súa arquitectura, de planta basilical con tres naves e tripla cabeceira 
absidal, álzase sobre un asentamento monástico altomedieval, o que subliña tanto a continuidade 
do lugar como a súa renovación baixo os parámetros da reforma canónica e o patrocinio rexio. 
A súa proximidade ás rutas de peregrinación e a súa escala arquitectónica explican tamén a súa 
capacidade para funcionar como centro hospitalario de relevancia.

Esta adaptación á nova orde espiritual, con todo, tamén supuxo certos desafíos. A falta dunha 
articulación congregacional forte e a dependencia de patrocinadores locais facilitaron unha ampla 
diversidade entre casas, pero á vez dificultaron a consolidación de estruturas supracomunitarias 
duradeiras. A partir do século XIII, as comunidades de cóengos regulares, do mesmo xeito que 
outras formas de vida relixiosa, comezaron a experimentar un período de crise e transformacións. 
A presenza das novas ordes mendicantes, como franciscanos e dominicos, que se implantaron a 
mediados do século XIII, supuxo unha menor incidencia para os cóengos regulares nalgunhas 
zonas. Os mendicantes prevaleceron sobre outras formas de vida relixiosa no sur peninsular e nos 
novos territorios de ultramar (García de Cortázar 2004a: 49).

Nos últimos séculos da Idade Media, documéntase unha decadencia xeneralizada das canó-
nicas non catedralicias. Moitos establecementos fracasaron ou experimentaron unha diminución 
significativa das súas rendas e efectivos. Algunhas casas foron absorbidas por cabidos catedra-
licios, como Lampai e Couselo. O camiño maioritario neste período foi a secularización, que 
implicaba a repartición das prebendas e a redución dos edificios a simples igrexas parroquiais.



Paula Corbeira Paz

132

4. Arquitectura canónica en Galicia: formas e configuracións medievais
A arquitectura monástica medieval na Península Ibérica caracterízase por unha planificación es-
pacial concibida para responder ás necesidades funcionais da vida comunitaria. Este esquema 
organizativo tamén foi asumido polas comunidades de cóengos regulares, que o adaptaron con 
pequenas variacións. A disposición xeral estrutúrase ao redor de catro grandes áreas: a zona de 
clausura, os espazos destinados a hóspedes e visitantes, as dependencias de abastecemento e a zona 
reservada a novizos e enfermos. Entre elas, adquire especial relevancia a clausura, núcleo vital do 
conxunto, onde se concentran as estancias fundamentais para a vida regular. Ao leste situábase a 
sala de monxes e dormitorio común; xunto a elas, a sala capitular, destinada ás reunións comuni-
tarias. Ao sur atópase o refectorio, disposto paralelamente ao claustral correspondente, e ao oeste, 
a adega. Esta distribución responde en gran medida á influencia do modelo cluniacense, especial-
mente evidente na disposición do refectorio, adoptada sistematicamente polos premonstratenses. 
Con todo, esta descrición responde a un esquema xeral que, aínda que foi común en boa parte da 
Península Ibérica, presenta excepcións en determinados ámbitos xeográficos.

En Galicia, en particular, obsérvase unha significativa diversidade na configuración arqui-
tectónica das canónicas, tanto na disposición dos espazos como nas solucións formais adoptadas. 
Fronte á tendencia, máis habitual noutras rexións peninsulares, a asumir modelos tipificados de 
implantación monástica, as canónicas galegas evidencian unha maior flexibilidade e adaptación 
á contorna, ao contexto fundacional ou ás posibilidades materiais de cada comunidade. A análise 
dos conxuntos permite, así, distinguir varias tipoloxías arquitectónicas que amosan diferentes 
orientacións da vida canónica: algúns mosteiros, como Caaveiro, Breamo ou San Xoán da Cova, 
responden a unha tipoloxía rural e contemplativa, caracterizada por pequenas comunidades si-
tuadas en lugares apartados ou de difícil acceso, con igrexas de nave única e cabeceira absidal. 
Neste modelo, a arquitectura adapta con singularidade as limitacións do terreo, como no caso de 
Caaveiro, disposto en plataformas a diferentes alturas e con dúas igrexas de reducidas dimensións, 
ao tempo que se privilexia unha orientación máis cara á vida comunitaria e espiritual, con menor 
protagonismo pastoral directo.

Noutras fundacións, como Santa María de Sar ou Xunqueira de Ambía, identifícase unha 
tipoloxía vinculada ás rutas de peregrinación, situadas en contornos máis accesibles e próximos ao 
Camiño de Santiago. Nestes casos documentáronse plantas máis complexas de tipo basilical, con 
tres naves, resultado dun maior apoio económico e institucional. A proximidade a itinerarios xa-
cobeos reforzou a dimensión hospitalaria e pastoral destas comunidades, materializada na acollida 
de peregrinos e enfermos. Por último, cabe sinalar a existencia dunha tipoloxía intermedia ou 
mixta, representada por fundacións promovidas pola nobreza ou o episcopado, como Santo Tomé 
de Nemeño ou San Salvador de Pedroso, vinculados á familia Traba. Estes mosteiros combinaban 
a espiritualidade contemplativa coa función territorial e asistencial, ao tempo que actuaban como 
instrumentos de control e lexitimación social por parte dos seus fundadores.

O estudo da súa arquitectura continúa sendo limitado e fragmentario. Aínda que se reali-
zaron investigacións sobre a implantación da observancia premonstratense na Península Ibérica 
—como os traballos de M. T. López Guereño Sanz (2009: 207) sobre os mosteiros premonstra-



133

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

tenses hispanos en época románica—, persiste a dificultade de establecer un modelo arquitectó-
nico uniforme. Posiblemente os primeiros cóengos non adoptaron un plano específico, senón que 
seguiron o plan que levaran á práctica os beneditinos. As igrexas son de planta variada segundo 
as posibilidades económicas do mosteiro, xa fosen basilicais de tres naves ou de nave única, e as 
dependencias seguían a distribución das estancias do plano de Sant Gall e os beneditinos (García 
de Cortázar et al. 2009: 71).

Con todo, o modelo ideal de organización monástica —estruturado en torno ao claustro e 
articulado en áreas funcionais diferenciadas (clausura, hospedería, servizos e enfermería)— non 
se trasladou de forma literal aos mosteiros de cóengos regulares en Galicia. Neste ámbito, as 
fundacións presentan dimensións máis reducidas e estruturas arquitectónicas sinxelas, concibi-
das para cubrir as necesidades esenciais da vida regular. En lugar dunha diversificación espacial 
complexa, estas comunidades privilexiaron solucións funcionais e austeras, reflexo do seu carácter 
rural, contemplativo e moitas veces illado. A iso súmase o feito de que, en varios casos, a área 
claustral non se conservou ou sufriu importantes transformacións posteriores, o que dificulta a 
reconstrución precisa da súa organización orixinal. En Breamo, por exemplo, non se conserva o 
espazo claustral; mentres que en Sar, este sufriu profundas alteracións a partir da época moderna, 
o que complica a súa lectura estrutural.

Deste xeito, as construcións adoptan as formas estruturais e decorativas do románico ou 
do gótico, en función do contexto cronolóxico da súa edificación, integrándose en correntes 
estilísticas rexionais sen mostrar demasiadas particularidades distintivas. As similitudes observa-
bles respecto doutras casas como as do Císter obedecen a formulacións regulares similares, que 
impoñían criterios comúns tanto no ámbito funcional como no decorativo. A particularidade 
destas comunidades non reside tanto na creación dun modelo arquitectónico propio, senón na 
diversidade tipolóxica resultante da súa adaptación ao contexto físico, económico e espiritual de 
cada fundación.

5. Conclusións
A implantación dos Cóengos Regulares de Santo Agostiño en Galicia constitúe un fenómeno 
de gran interese dentro do panorama eclesiástico medieval. As particularidades rexionais que se 
manifestan en Galicia, especialmente no ámbito arquitectónico-artístico, así como a diversidade 
tipolóxica dos seus conxuntos, achegan unha dimensión adicional de complexidade e riqueza ao 
estudo do fenómeno agostiño neste territorio. A través dunha rede diversa de fundacións, moitas 
delas de carácter modesto e con traxectorias pouco coñecidas, estas comunidades contribuíron de 
maneira decisiva á consolidación do programa reformista no noroeste peninsular, transformando 
as estruturas eclesiásticas locais.

Dentro das súas achegas específicas á historia relixiosa galega, destaca de maneira especial a 
súa estreita vinculación co Camiño de Santiago. A súa presenza ao longo dos roteiros xacobeos, 
unida á súa vocación hospitalaria, traduciuse na creación e xestión de establecementos asistenciais 
que ofrecían atención a peregrinos e enfermos. A envergadura desta dimensión hospitalaria xus-
tifica por si soa un tratamento independente, dada a súa relevancia para o desenvolvemento das 



Paula Corbeira Paz

134

infraestruturas e da espiritualidade asociadas ao fenómeno xacobeo (García de Cortázar 2004b: 
72-99).

A pesar das dificultades metodolóxicas e do limitado número de estudos monográficos 
dedicados ás distintas casas, a análise destas institucións revélase imprescindible para unha com-
prensión completa da relixiosidade medieval galega. O seu estudo permite recuperar unha peza 
esencial do complexo mosaico da vida relixiosa na Idade Media. O seu legado, aínda que a miúdo 
silenciado pola historiografía, ofrece claves fundamentais para comprender a evolución do mona-
cato e do clero regular en Galicia.

6. Bibliografía
Álvarez Gómez, Jesús (1989): Historia de la vida religiosa. Desde los canónigos regulares hasta las 

reformas del siglo XV, Madrid: Publicaciones Claretianas (Instituto Teológico de Vida Re-
ligiosa), vol. II.

Barreiro, Bernardo (1883): “Escritura de fundación del Real Monasterio de Santa María de Sar”. 
Galicia Diplomática II.35, pp. 329-332.

Calvo Gómez, José Antonio (2014a): Los canónigos regulares en la Edad Media. Tese Doutoral, 
Salamanca: Universidade Pontificia de Salamanca.

Calvo Gómez, José Antonio (2014b): “Los cabildos hispánicos de canónigos regulares de la obe-
diencia de San Rufo de Avignon (siglos XI-XV)”. Historia. Instituciones. Documentos 41, pp. 
75-98 [DOI: https://doi.org/10.12795/hid.2014.i41.03].

Calvo Gómez, José Antonio (2015a): “Los canónigos regulares del Santo Sepulcro de Jerusalén 
en la península Ibérica (siglos XII-XV)”. Medievalismo 25, pp. 55-84 [DOI: https://doi.
org/10.6018/j/241321].

Calvo Gómez, José Antonio (2015b): “Rasgos de la reforma del clero en la Península Ibérica du-
rante el siglo XI”. Studia Historica. Historia Medieval 33, pp. 201-232 [DOI: http://dx.doi.
org/10.14201/shhme201533201232]. 

Calvo Gómez, José Antonio (2016): La vida en común del clero medieval. El origen y la expansión 
de los canónigos regulares, Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Campo del Pozo, Fernando (1978): “El monacato de san Agustín en España y las Constituciones 
de Ratisbona (1290)”. Archivo Agustiniano 62.180, pp. 3-38.

Dereine, C. (1953): “Chanoines (des origines au XIIIe siècle)”. A. Baudrillart, A. de Meyer y E. 
Cauwenbergh (dirs.): Dictionnaire d’Histoire et de Géographie Ecclésiastiques, t. XII, París: 
Librairie Letouzey et Ané, cols. 353-405, en concreto cols. 357-358.

García de Cortázar, José Ángel (2004a): “Monasterios hispanos en torno al año mil: función 
social y observancia regular”. García de Cortázar, José Ángel (ed.): Ante el milenario del 
reinado de Sancho el Mayor: un rey navarro para España y Europa, Pamplona: Gobierno de 
Navarra, pp. 213-270.



135

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

García de Cortázar, José Ángel (2004b): “La implantación monástica en el Camino de Santiago: 
¿monasterios del Camino o monasterios en el Camino?”. García de Cortázar, José Ángel/
Teja Casuso, Ramón (eds.): Monasterios y peregrinaciones en la España medieval, Aguilar de 
Campoo: Fundación Santa María la Real, pp. 72-99.

García de Cortázar, José Ángel/Teja Casuso, Ramón (eds.) (2009): Entre el claustro y el mundo: 
canónigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad Media, Aguilar de Campoo (Palen-
cia): Fundación Santa María la Real.

Giroud, Charles (1961): L’Ordre des chanoines réguliers de Saint-Augustin et ses diverses formes 
de régime interne. Essai de synthèse historio-juridique. Martigny: Éditions du Grand-Saint-
Bernard.

Grégoire, Réginald (1982): La vocazione sacerdotale: i canonici regolari nel Medioevo, Roma: Stu-
dium.

Hoyo, José del/Rodríguez González, Antonio/Varela Jácome, Bieito/Pedret Casado, Pilar/Tobío 
Fernández, Jesús (1950): Memorias del Arzobispado de Santiago, Porto y Cía. Editores.

López Ferreiro, Antonio (1901): Historia de la Santa A. M. Iglesia de Santiago de Compostela, 
Santiago de Compostela, t. IV.

López Guereño Sanz , María Teresa (2009): “Utopía y realidad: la arquitectura de los monaste-
rios premonstratenses hispanos en época románica”. Á. García de Cortázar y R. Teja (eds.): 
Entre el claustro y el mundo: canónigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad Media, 
Madrid: Fundación Santa María la Real, pp. 207-233.

López Sangil, José Luis (2007): “La nobleza altomedieval gallega. La familia Froilaz-Traba. Sus 
fundaciones monacales en Galicia en los siglos XI, XII y XIII”. Nalgures 4, pp. 241-331.

Lunardi, Giovanni (1970): L’ideale monastico nelle polemiche del secolo XII sulla vita religiosa. 
Noci: La Scala.

Pérez Rodríguez, Francisco Javier (2019): Los monasterios del Reino de Galicia entre 1075 y 1540: 
de la Reforma Gregoriana a la Observante, Santiago de Compostela: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2 vols.

Poggiaspalla, Ferminio (1968): La vita comune del clero: Dalle origine allá riforma gregoriana. 
Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Yzquierdo Perrín, Ramón (1997): “Santa María de Sar”. Real e Ilustre Cofradía Numeraria del 
Rosario (coord.): II Semana Mariana en Compostela (Santiago, 1–6 de outubro de 1996), 
Santiago de Compostela: Real e Ilustre Cofradía Numeraria del Rosario, pp. 71-106.



			   10.7.2.3 A intermediación salva a distancia
			   10.7.2.4 O mandado anuncia o encontro
			   10.7.2.5 O mandado é un don
			   10.7.2.6 O mandado e a metapoética
			   10.7.2.7 A madre manda
			   10.7.2.8 O mandado clarifica situacións
11 Pórtico de saída
			 
12 Botafumeiro
	 Referencias bibliográficas...................................................................
13 Bóveda
	 Apéndice I. Autores, cantigas e motivos............................................
	 Apéndice II. Repertorio de cantigas......................................................


