
11

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

Mariagrazia Staffieri – “Sapienza” Università di Roma

1. Introducción
En el período comprendido entre los siglos XI y XIV, la ciudad de Santiago de Compostela se con-
solidó como uno de los polos religiosos, políticos y socioculturales más relevantes de la cristiandad 
medieval, sobrepasando incluso el poder demográfico y económico de la corte real de León. Este 
prestigio, que tiene sus raíces en el culto al apóstol Santiago —promovido activamente ya desde el 
siglo X— recibió un impulso decisivo gracias a la elevación de Compostela al rango de archidió-
cesis durante el mandato de Diego Gelmírez (1100-1139), lo que permitió su incorporación en la 
red cluniacense y el fortalecimiento de los acuerdos con la curia romana1. Como resultado de esta 
estrategia político-eclesiástica, el santuario compostelano se convirtió en poco tiempo en una sig-
nificativa industria de la peregrinatio, generando una economía de acogida que, a su vez, fomentó el 
desarrollo de una floreciente actividad cultural. De hecho, la continua circulación de intelectuales, 
clérigos y aristócratas procedentes de toda Europa contribuyó a la adopción y a la transformación 
de modelos culturales transalpinos, reelaborados en formas nuevas y arraigadas en el contexto ga-
llego, generando así un ambiente receptivo e innovador. Estas dinámicas convirtieron a Santiago 
en una verdadera potencia cultural, más allá de ser simplemente una destinación de peregrinación. 

Una evidencia tangible de este internacionalismo se manifestó en la redacción, a partir de 
la segunda mitad del siglo XII, de guías destinadas a los peregrinos en distintas lenguas2: un 
ejemplo destacado es la célebre Guía dos peregrinos, que constituye la quinta parte del Liber Sancti 
Jacobi (Codex Calixtinus), elaborada por algunos círculos clericales franceses activos en Galicia3. 

1	 Según la reconstrucción ofrecida por la Historia Compostelana, para la cual remitimos a Tavani 1986: 28 y a López Alsina 
2013: 107-112.

2	 Véase Vasconcelos 1904: II 809.

3	 Tavani afirma que el Codex en cuestión había sido “confeccionado probablemente por un clérigo francés entre 1139 e 1173 
e conservado, en dous exemplares manuscritos, respectivamente nos arquivos capitulares da catedral de Santiago e no fondo 
Ripoll do Arquivo da Coroa de Aragón, en Barcelona” (1986: 39 n. 27). Para el texto de la Guía, véase Vielliard 2004.



Mariagrazia Staffieri

12

Junto a las guías, en el contexto de este articulado sistema ideológico, también se genera 
una producción poética especifica, que a veces muestra algunos vínculos con el auge composte-
lano. La lírica gallego-portuguesa emerge en un ambiente culturalmente predispuesto hacia las 
influencias transalpinas (particularmente el repertorio trovadoresco occitano), que se reelaboran 
a su vez en virtud de una tradición litúrgica y oral endógena. En esta producción, el espacio se 
erige como un elemento todo menos neutro: Galicia, y en particular Santiago, funciona como un 
auténtico itinerario espiritual, cargado de un rico valor semántico y simbólico.

Los textos de los trovadores, en tal contexto, reflejan una configuración del mundo en la que 
el paisaje cantado se encuentra impregnado de las huellas de estos lugares que, con frecuencia, se 
evocan sin una explicación explícita, pero que, sin embargo, desprenden una red de experiencias 
compartidas. En términos generales, los topónimos mencionados en las cantigas se corresponden 
con las localidades situadas a lo largo de los múltiples caminos compostelanos, lo que sugiere una 
profunda interrelación entre el entramado poético y la geografía del peregrinaje. Una relación, 
esta última, que establece un diálogo sutil pero significativo entre la experiencia de la peregrinatio 
y la creación poética4. Algunas veces, los nombres de las etapas hacia Santiago aparecen en las 
cantigas gallego-portuguesas con finalidades religiosas, en un amplio espectro que abarca desde 
los viajes devocionales destinados a fazer oraçon o realizados en espíritu de romaria, hasta las pe-
regrinaciones ficticias y retratadas por los trovadores. En otros casos, sin embargo, los topónimos 
se emplean como fórmulas cristalizadas: cuando los poetas delimitan un segmento de un lugar 
a otro a lo largo del camino hacia o desde Compostela (por ejemplo, de Sahagún a Santiago), 
no pretenden evocar el itinerario sagrado stricto sensu, sino recurrir a una expresión que se ha 
convertido en proverbial, arraigada en el lenguaje común, para reforzar un juicio o sostener una 
comparación en clave hiperbólica. 

A partir de estas dos categorías, proponemos aquí un análisis de los topónimos presentes 
en las cantigas trovadorescas asociados a las etapas del Camiño francés, uno de los itinerarios 
principales hacia Santiago de Compostela. La selección de este itinerario específico se debe no 
solo a su importancia histórica en la peregrinatio compostelana en la Edad Media, sino tam-
bién a la frecuencia con la que sus etapas aparecen en el corpus poético gallego-portugués, lo 
que lo convierte en el recorrido más adecuado para observar la inserción entre el espacio real 
y la geografía lírica. Desde esta perspectiva, la reflexión sobre textos con funciones diferentes, 
que abarcan desde lo religioso hasta lo profano, trasciende los límites de los géneros líricos 
para observar cómo la geografía del peregrinaje es recibida, transformada y transfigurada en 
la poesía. 

4	 La importancia cultural de Santiago también se refleja en el ámbito lingüístico: la lírica se expresa en un idioma destilado 
precisamente para esta función, que luego se impondrá mucho más allá de las fronteras de Galicia, es decir, el gallego-por-
tugués. Un efectivo código poético panibérico de koiné —ya que fue adoptado en toda la península ibérica por trovadores 
castellanos, leoneses, portugueses y gallegos— que refleja la centralidad de la tradición formada en torno al santuario 
apostólico de Compostela. Para una panorámica acerca de la historia de la lengua gallego-portuguesa, remitimos a Mar-
cenaro 2019: 18-22 y 29-32. Cfr. también los estudios específicos sobre Santiago de Compostela en los siglos XII-XIV y 
sobre la acogida de la lírica occitana, así como la elaboración y difusión de la lírica gallego-portuguesa: Vieira 1999; Souto 
Cabo 2012b.



13

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

El Camiño francés, en su travesía junto a los trovadores, plantea una reflexión sobre las mo-
dalidades en que la lírica interioriza el espacio de la peregrinación, explorando su funcionalidad 
para localizar, narrar o significar, así como su contribución a la construcción de una topografía 
lírica en la que convergen lo imaginario, la memoria y la retórica5. 

2. “Cavalgava noutro dia / per o caminho francês”
Los peregrinos que emprendieron su viaje para llegar a la tumba apostólica de Santiago en los 
siglos X y XI recorrieron trayectos que constituían parte de una red viaria preexistente al descubri-
miento del sepulcro (sin una connotación jacobea efectiva), para el desarrollo de nuevos itinerarios 
devocionales. Sin embargo, con el incremento gradual del flujo de peregrinos, se delineó una ruta 
privilegiada y más transitada: “una via, di origine romana in gran parte, che percorreva il settore 
nord della Valle del Douro da est a ovest e giungeva in Francia” (Bermúdez Beloso 2024a: 61). 

Esta “vía maestra” está constituida por la ruta actualmente reconocida como Camiño fran-
cés, y su difusión ha sido favorecida en gran medida por el respaldo de la monarquía, que impulsó 
la creación de establecimientos de acogida y asistencia para los viajeros, en puntos estratégicos y 
más transitados, como Pamplona, Burgos, León y Astorga6. De este modo, el Camiño se confi-
guró pronto como una auténtica arteria vibrante de la vida religiosa y cultural de Galicia, ya que, 
además de ser el principal eje de acceso a Santiago, representaba también un canal privilegiado de 
interacción continua entre peregrinos, bienes materiales, conocimientos, melodías y textos. 

En estos términos se manifiesta el camino durante el siglo XIII (cuando el itinerario se 
encontraba plenamente consolidado), en una pastorela7 de Johan Perez d’Aboim (MedDB3 75.3)8:

Cavalgava noutro dia 
per o caminho francês 
e ũa pastor siia 
cantando con outras tres 
pastores e non vos pês, 
e direi-vos toda via 

5	 Para la realización de este estudio, han sido de suma importancia el Glossario onomastico e prosopografico della lirica ga-
lego-portoghese y el Roteiro virtual da Lirica Medieval <https://roteiroliricamedieval.gal/> (desde ahora roteirodigital), 
respecto al cual cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2011; Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015; Vieira/Morán 
Cabanas/Rocha 2020; Morán Cabanas 2021.

6	 Cfr. Rucquoi 2010: 101-105; López Alsina 2013: 193-202. 

7	 Ferreiro et al. (2018-), en la base de datos Universo Cantigas. Edición crítica da poesía medieval galego-portuguesa (desde 
ahora solo UC), consultable en <universocantigas.gal>, consideran esta cantiga (con el número de repertorio 691) de 
carácter híbrido, junto a otras composiciones, ya que “combinan en graos diferentes elementos propios das cantigas de 
amigo —mais tamén das cantigas de amor e mesmo das de escarnio— con elementos temáticos e léxicos propios do xénero 
da pastorela. Era esta unha modalidade poética bastante cultivada nas tradicións literarias oitánica e occitánica, en que un 
cabaleiro encontra soa e require de amores a unha moza pastora”. Entre las cantigas de este grupo, encontramos Quand’eu 
un dia fui en Compostela de Pedr’Amigo de Sevilha, que analizaremos más adelante. A propósito de esta cuestión, véase 
también Tavani 1986: 217-223.

8	 Todas las cantigas que examinaremos en este trabajo seguirán la transcripción de Brea y Lorenzo Gradín (2021-), ofrecida 
en la Base de datos da lírica profana galego-portuguesa (desde ahora solo MedDB3), disponible en <bernal.cirp.gal/ord-
s/f?p=129:2>.



Mariagrazia Staffieri

14

o que a pastor dizia 
aas outras en castigo: 
“Nunca molher crêa per amigo, 
pois s’ o meu foi e non falou migo”

(I: 1-10)

En esta breve cantiga, el trovador se presenta como observador de una escena campestre: 
cabalgando por el camino, escucha una conversación entre pastoras que cantan e intercambian 
confidencias amorosas. En la estrofa inicial que aquí se cita, una de ellas advierte a sus compa-
ñeras que no confíen en los hombres, pues ella ha sufrido el abandono de su amigo, el cual se 
marchó sin despedirse. La alusión explícita al “caminho francês” en el v. 2, además de ser un dado 
topográfico particularmente interesante (sobre todo si consideramos que es un unicum en el cor-
pus gallego-portugués)9, pretende poner la escena en un contexto espacio-temporal preciso, esta-
bleciendo una correlación entre el diálogo de las pastoras y la geografía devocional. La referencia 
al viaje del trovador, en la primera cobla, sugiere una asociación temática con la peregrinación y 
su connotación de esperanza en el regreso. De hecho, ya en la cobla siguiente observamos una 
transición hacia una escena en la que otra pastora ofrece una perspectiva optimista y más confiada 
respecto al posible retorno del amigo. 

A partir de esta única resonancia del Camiño, se puede ahora iniciar el itinerario composte-
lano, prestando atención a los topónimos que, en los textos trovadorescos, evocan algunos lugares 
significativos del trayecto. 

3. “Romeu de Sancta Maria / e ora per Roçavales passou”
La “peregrinación de los trovadores” inicia en la frontera con el sur de Francia, más concretamen-
te en Rocamador, localidad conocida por el santuario de Santa María. La ciudad francesa aparece 
en Pero no fui a Ultramar (MedDB3 97.28), cantiga de escarnio de Martín Soarez:

E diz que vio ũu judeu, 
que vio prender Nostro Senhor; 
e averedes i gran sabor, 
se vo-lo contar cuido-m’ eu; 
diz que é un judeu pastor, 

9	 En los manuscritos que transmiten esta cantiga (B 676 y V 278), se lee hun en lugar del artículo definido o propuesto 
por MedDB3 y Nunes (1973: 101-102). Otros editores conservan la lección de los cancioneros (Cohen 2003: 162; Viei-
ra/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 68; Lopes 2016: I 575-576; UC 691). A pesar de esta incerteza editorial, parece 
evidente que la referencia es al Camiño francês; más bien, el artículo hun podría indicar también el solo tramo de la vía 
Francigena. Sin embargo, Carlo Rettore releva en esta referencia un mero gusto esterófilo de la composición, en relación 
con su género poético: “la pastorella, in effetti, fu un genere praticato in particolar modo da trovatori e trovieri, motivo 
per cui il solo accenno all’ambientazione francese poteva evocare un immaginario di canti cortesi di natura differente a 
quella più comune nel panorama galego-portoghese” (Rettore 2024a: 130). Cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2011; 
Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 68-73, los cuales revelan que en esta cantiga “se alude provavlemente ao célebre 
‘caminho francês’ (ou a uma das suas ramificações) que levava os peregrinos desde a França até Santiago de Compostela” 
(2015: 72-73).



15

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

natural de Rocamador, 
e que á nome Don Andreu.

(III: 15-21)

Como se ilustra en la glosa explicativa10, en este texto el autor se burla de un falso cruzado, 
que acaba de regresar de un viaje a Tierra Santa: uno de los temas difamatorios más apreciados 
por los trovadores gallego-portugueses. En este caso, con la intención de ridiculizar los limitados 
conocimientos geográficos del trovador perdido Sueir’Eanes11 (objeto del escarnio), Soarez ofrece 
una densa serie de topónimos, la mayoría de los cuales pertenecen a localidades existentes: desde 
Marsella hasta Somport, pasando por Acre (puerto mediterráneo de Siria); y aún más, Belfurado, 
Santarém y Nogueirol (quizás Nogueiró o Nogueiroa, en Galicia12), que se encuentran lejos de 
Jerusalén. En este contexto toponímico, Rocamador emerge como el lugar de origen del joven 
judío Don Andreu, que Sueir’Eanes encontró durante su estancia en Ultramar y que dijo que 
asistió en persona a la captura de Cristo: una narración inverosímil, la cual pone en tela de juicio 
la veracidad del viaje del trovador a Tierra Santa.

Rocamador mantiene su papel como origen —primero de un hombre y ahora de un objeto— 
en Quand’eu hun dia fuy en Compostela (MedDB3 116.29), pastorela13 de Pedr’Amigo de Sevilha: 

Dixi-lh’ eu logo: “Fremosa poncela, 
queredes vós min por entendedor, 
que vos darey boas toucas d’ Estela, 
e boas cintas de Rrocamador, 
e d’ outras doas a vosso sabor, 
e ffremoso pano pera gonela?”

(II: 7-12)

De esta reconocida localidad de peregrinación (desde el siglo XII y durante toda la Edad 
Media) provienen las boas cintas que el trovador prometió regalar a una pastora encontrada en su 
itinerario hacia Santiago, con el propósito de persuadirla para que lo aceptara como amante. La 
relevancia de las cintas en el contexto de la expresión afectiva de la cantiga se vincula con su fun-

10	 “Esta cantiga fez Martin Soares a un cavaleiro que era chufador, que dezia que viinha d’Outramar” (B 143, fol. 36r). Cfr. 
Bertolucci 1992: 47.

11	 Este trobador es objeto de ataques poéticos también por Pero da Ponte (cfr. MedDB3 120.7, 120.48 y 120.49) y por 
Afons’Eanes do Coton (cfr. 2.22). En el caso que analizamos aquí, a través de una sapiente aequivocatio e interpretatio 
nominis, Martin Soarez “attacca qui Sueir’Eanes per la sua omosessualità (d’outr’amar), poiché, mentre si vantava di essere 
stato Oltremare, in realtà si trovava ad essere bel furado a Belfurado, località portoghese” (Ron Fernández 2024c: 227). 
Véase también Martínez Pereiro 2013: 56.

12	 Según la interpretación de Bertolucci 1992: 49; cfr. Rettore 2024b: 256. 

13	 Véase Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 135-141: “Como o próprio trovador diz, a cantiga é uma ‘pastorela’ 
[...]. O seu modelo evidente é a composição que inaugura o gênero na Provença, a pastorela L’autr’ier jost’una sebissa, de 
Marcabru, com a qual compartilha [...] elementos formais, expressivos e temáticos” (140). Cfr. roteirodigital, Cantigas > 
Quand’eu un dia fui en Compostela.



Mariagrazia Staffieri

16

ción como presente entre amantes, símbolo de lealtad y amor. Además, en este texto es singular 
la combinación de dos lugares de peregrinatio: el más conocido Rocamador, y el menos conoci-
do —fuera de las fronteras ibéricas— Estela (Estella, en Navarra): de este último provienen, de 
acuerdo con Sevilha, las boas toucas. El tema de las toucas d’Estela se aborda con cierta frecuencia 
en el corpus lírico gallego-portugués, y en ocasiones las toucas se asocian con las cintas, como 
ocurre aquí14. Aunque la combinación de los topónimos “compiace un gusto assai diffuso nel 
tempo” (Marroni 1968: 251 n. 10)15, aquí también podría referirse a la capilla dedicada al culto 
de Nuestra Señora de Rocamador, ubicada a Estella.

Si hasta aquí Rocamador ha aparecido únicamente como referencia toponímica, el pasaje 
siguiente permite reconocer su proyección cultual en el corpus lírico, pues es precisamente el cé-
lebre santuario de Rocamador el que se menciona en la única estrofa que se conserva íntegra de 
Pero d’Anbroa prometeu de pram (MedDB3 64.23), cantiga de escarnio de Johan Baveca:

Pero d’ Anbroa prometeu de pram 
que fosse romeu de Sancta Maria, 
e acabou assy ssa romaria 
com’ acabou a do frume Jordan: 
ca entonce ata Monpilier chegou 
e ora per Roçavales passou 
e tornou-sse do poio de Roldam.

(I: 1-7)

Nos encontramos en el contexto de un Camiño francés recorrido en dirección opuesta, en el 
que la destinación de Pero d’Ambroa debería haber sido la ermita de Santa María en Rocamador: 
sin embargo, el desafortunado romeu interrumpió también esta peregrinación. De hecho, ya an-
teriormente, el trovador había afirmado haber realizado un primer viaje devocional, deteniéndose 
en aquel caso en Montpellier, lo que le valió numerosos comentarios burlescos por Pedr’Amigo 
de Sevilha, Pero Gómez Barroso y Gonçal’Eanes do Vinhal16. 

En esta cantiga, Baveca también se burla de las pretensiones del falso peregrino, preci-
sando que Pero, esta vez, ni siquiera logró cruzar los Pirineos. Como prueba de eso, el tro-
vador menciona otra etapa del camino compostelano (de la que esta es la única ocurrencia): 
Roncesvalles, localidad ibérica ubicada en la cercanías de la frontera francesa, de la cual toma 
su denominación el puerto pirenaico homónimo. Por aquí pasó d’Ambroa durante su camino 
de regreso, llegando al Poio de Roldán17.

14	 Así en MedDB3 60.3, vv. 6 y 12 (refran): “que troux’ a mha touca sigo”; 125.34, v. 12: “se cada que essa touca torcer” y 
v. 17: “pois sempr’ a touca mal posta tragedes”; 128.4, v. 9: “mias toucas da Estela”. Con referencia también a las cintas, 
véase 70.45, v. 10: “guardad’ a cint’ e a touca”. Cfr. Marroni 1968: 250-251 n. 9. Respecto a la tradición de touca y cinta, 
remitimos a Gutiérrez García 2006: 67-166; Corral Díaz 2010.

15	 Cfr. a este propósito Bertolucci 1992: 48-49 n. 1.

16	 Véanse MedDB3 116.11, 116.15, 116.31, 127.7 y 60.11. Cfr. Zilli 1977: 157-158.

17	 El Poio de Roldán, identificable como “un monte, non meglio individuabile se non come posto al di qua dei Pirenei (Pero 



17

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

4. “Un dia fui cavalgar / de Burgos contra Carrion”
Al adentrarse en el territorio castellano, nos llegamos a una de las ciudades más emblemáticas 
de la Edad Media ibérica: Burgos, cuya relevancia en la ruta de los peregrinos hacia Santiago 
de Compostela resultó determinante para su desarrollo urbanístico. Este impulso gradual de las 
peregrinaciones se aceleró con la designación de Burgos como capital del reino de Castilla por 
Alfonso VIII, lo que supuso su consolidación como centro económico y político, pero también 
como etapa de pasaje18. El monarca, de hecho, confirió a Burgos un privilegio análogo al conce-
dido a Carrión, la cual, tras el fallecimiento de Alfonso VII, se encontraba en una zona fronteriza 
entre León y Castilla (como la totalidad de la Tierra de Campos). Si Alfonso VIII recibió la inves-
tidura de caballero precisamente en Carrión, también sus sucesores reservarán una importancia 
particular a la ciudad, cuyos principales centros religiosos se beneficiaron de diversas donaciones, 
entre las cuales el Fuero Real otorgado por Alfonso X en 125519. En este contexto de protección 
real y consolidación institucional, el desarrollo económico y artístico de Carrión —así como el de 
Burgos— fue impulsado por la convergencia de diversas rutas hacia Santiago.

En lo que respecta al Camiño francés, la ruta Burgos-Carrión se menciona en dos cantigas. 
La primera es As mias jornadas vedes quaes son (MedDB3 2.6), cantiga de escarnio de Afons’Eanes 
do Coton:

As mias jornadas vedes quaes son, 
meus amigos, meted’ i femença: 
de Castr’ a Burgos e end’ a Palença, 
e de Palença sairm’ ar Carrion, 
e end’ a Castro, e Deus mi dé conselho, 
ca vedes, pero vos ledo semelho, 
muit’ anda triste o meu coraçon. 

(I: 1-7)

Con el propósito de seguir a una mujer que “casad’ é, ou viuv’ ou solteira / ou touquine-
gra, ou monja, ou freira” (vv. 9-10), la travesía de Coton abarca varias etapas del Camiño: desde 
Castro hasta Burgos, luego a Palencia y Carrión, regresando finalmente a Castro, según una ac-
cumulatio toponímica característica también del “ciclo de Ultramar” (como se evidencia en el caso 
de Martin Soarez). En el texto satírico, entre el escarnio y el amor, la mención de estas ciudades 
—“localizzabili in un raggio di circa 100km compreso nelle attuali comunità di León e di Casti-
lla” (Marcenaro 2015: 50-51)— tiene el fin de resaltar la autocommiseratio del trovador, orientada 

d’Ambroa non li avrebbe infatti valicati)” (Zilli 1977, p. 159 n. 7). La mención también aparece en la tercera estrofa de 
la misma cantiga, que se conserva solo parcialmente y en la cual “è possibile capire che Baveca raccolga tramite il discorso 
diretto le considerazioni di Pero d’Ambroa riguardo il suo desiderio di trovare il corno de Roldán nel poio per poter tor-
nare e fingere di essere stato pellegrino. Per la presenza del poio dove morì l’eroe carolingio, avvisando i suoi del pericolo 
attraverso l’Olifante, si desume che la fonte sia ovviamente la Chanson de Roland” (Ron Fernández 2024d: 306). 

18	 Véase González Díez 1983: 7-13, 17-23, 33-39 y 47-74.

19	 Cfr. González Jiménez 2004: 93-95.



Mariagrazia Staffieri

18

al lamento de jornadas destinadas al vagabundo y pasadas no bajo el signo de una peregrinatio, sino 
siguiendo un itinerario sin meta20.

La segunda ocurrencia de la ruta Burgos-Carrion se releva en Un dia fui cavalgar (MedDB3 
120.51), cantiga de escarnio de Pero da Ponte:

Un dia fui cavalgar 
de Burgos contra Carrion, 
e saiu-m’ a convidar 
no caminh’ un infançon; 
e tanto me convidou, 
que ôuvi logo a jantar 
con el, mal que mi pesou.
U m’ eu de Burgos parti, 
log’ a Deus m’ encomendei 
e log’ a el prougu’ assi 
que un infançou achei; 
e tanto me convidou, 
que ôuvia jantar logu’ i 
con el, mal que mi pesou.

(I-II: 1-14)

Aquí también, como en el caso anterior, el trovador emprende su viaje desde Burgos hasta 
Carrión (esta vez, partiendo de la capital castellana, como se sugiere en el v. 8: “U m’ eu de 
Burgos parti”)21. Durante su travesía, Pero da Ponte se cruza con un infançon, es decir, “un no-
bile decaduto, avaro e meschino” (Panunzio 1992: 163), que insiste en invitar al poeta a comer, 
y él, aunque de mala gana y sin interés, se ve obligado a aceptar (“e tanto me convidou / que 
ôuvi logo a jantar / con el, mal que mi pesou”, vv. 5-7). El motivo de la miseria y la avaricia de 
los infanções, a los que el trovador dirige una viva burla, emerge nuevamente en Noutro dia, en 
Carrion (MedDB3 120.29), en la que el contexto de la escena es invariablemente la ciudad de 
Carrión, aunque en este caso la alusión no tiene implicaciones de ningún tipo relacionadas con 
el Camino de Santiago22.

20	 Estos topónimos son todos localizables, con la única excepción de Castro: “una possibile ipotesi è Castro de Fontidueña, 
situata a sud di Burgos, nell’attuale provincia di Segovia, ma la frequenza del toponimo in epoca medievale rende molto 
difficoltosa un’identificazione sicura” (Marcenaro 2024a: 66). A propósito de Palença, véase Bermúdez Beloso 2024d: 274.

21	 La distancia entre las dos ciudades se encuentra también en MedDB3 43.4, mientras que de Burgos se habla, a propós-
ito de cuestiones políticas-militares (con referencia a la conquista andaluza), en 120.33 de Pero da Ponte y en 18.29 de 
Alfonso X. Finalmente, la ciudad está mencionada en la crítica a Pero d’Ambroa que se lee en 116.31, nuevamente con 
la acusación de un falso viaje a Ultramar: Pedr’Amigo de Sevilha aquí afirma que las informaciones que Pero tiene a 
propósito de la Cruzada no pueden probar su viaje, porque habría podido obtener esas noticias también en Burgos (cfr. 
Bermúdez Beloso/Marcenaro 2024: 59).

22	 Al contrario de 120.51, en esta cantiga se habla de un infançon que compra salmón fresco al mercado de Carrion (cfr. 
Panunzio 1992: 171). Con referencia a este tema, la ciudad de Carrion es mencionada también en MedDB3 114.26/18.45, 
debate entre Pai Gomez Charinho y Alfonso X a propósito del “obbligo dei vassalli a cibare i signori che passavano dai loro 
domini” (Bermúdez Beloso 2024b: 63). El topónimo recurre en dos otras cantigas de escarnio, que tratan respectivamente 



19

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

5. “Porquê non foy migo na sagraçon / de Bonaval”
Desde Carrión, nos adentramos en Galicia hasta llegar a Bonaval, a las afueras de las murallas de 
Compostela, efectuando así un salto geográfico más allá de las fronteras leonesas. De hecho, las 
menciones de otras localidades (algunas de las cuales muy relevantes, como Pamplona, Astorga, 
Melide y León) no se relacionan con la peregrinación o con contextos religiosos, ni con itinera-
rios que podrían formar parte de un códice expresivo23, y por estas razones no las trataremos aquí. 

El topónimo de Bonaval aparece citado en cinco cantigas de un mismo trovador, originario 
precisamente de esta zona: Bernal de Bonaval. La crítica coincide hoy en día en identificar este 
lugar con la ubicación actual del convento de San Domingos de Bonaval, situado fuera del perí-
metro de la antigua ciudad medieval de Santiago, cerca del barrio de San Pedro y en las proxi-
midades de la Porta do Camiño, arteria de entrada de los peregrinos que llegan, precisamente a 
través del Camiño francês, del Monte do Gozo24. En la mayoría de los textos en los que se cita, el 
nombre de este lugar es funcional a contextualizar la vida y la actividad del poeta de Bonaval25. Sin 
embargo, una ocurrencia revela algunos datos valiosos sobre Bonaval. Se trata de Diss’ a fremosa 
en Bonaval assy (MedDB3 22.7), cantiga de amigo:

Diss’ a fremosa en Bonaval assy: 
“Ay, Deus! Hu é meu amigo d’ aqui, 
de Bonaval?
Cuyd’ eu, coitad’ é no seu coraçon 
porquê non foy migo na sagraçon 
de Bonaval.
Poys eu migo seu mandado non ey 
já m’ eu leda partir non poderey 
de Bonaval.
Poys m’ aqui seu mandado non chegou, 
muyto vin-eu mays leda ca me vou 
de Bonaval”.

(I-IV: 1-12)

de polémicas entre trovadores (43.4) y de la jurisdicción obtenida por el meiriño de Alfonso X, en el territorio compren-
dido entre Viveiro y Carrion (125.42).

23	 La mayoría de las citaciones se refieren a contextos bélicos y/o a cuestiones políticas: véanse, por ejemplo, las menciones 
de Pamplona en MedDB3 80.1, a propósito de los conflictos entre Sancho VII de Navarra y el rey de Aragón (Bermúdez 
Beloso 2024e: 274-275) y de Melide (Molide) en 14.10, en una curiosa cena de violencia típicamente medieval (Di Meo 
2024: 243-244). Cfr. también las dos ocurrencias de Astorga (Estorga) en dos cantigas de escarnio (16.10 y 49.3; cfr. Ron 
Fernández 2024b: 108-109); y las numerosísimas citaciones de León, para la cuales remitimos a Bermúdez Beloso 2024c: 
187-189.

24	 Cfr. Ron Fernández 2024a: 56. A este propósito, Indini (1978: 14-15) afirma que Bonaval era probablemente “un vero 
e proprio villaggio, se non addirittura un paese, ubicato ai piedi della collina su cui sorgeva e sorge Santiago di Compo-
stella, attualmente scomparso: rimane di esso la chiesa”, que sería identificable, también según Filgueira Valverde (1969: 
591-592), con el convento de Santo Domingo de Predicadores, fundado por Bernal mismo “en el poético lugar de su 
apelativo”. 

25	 Así MedDB3 22.1, 22.13, 22.16 y 22.19, para las cuales remetimos a Indini 1978: 35-77, 123-125, 158-165 y 169-171.



Mariagrazia Staffieri

20

En consonancia con lo observado en algunas de las cantigas analizadas previamente, en este 
caso el motivo de la peregrinatio funciona como “pretexto” para tratar un tema menos devocional 
y sagrado, a saber, el encuentro furtivo entre los dos amantes26. No obstante, el componente de 
interés en la presente cantiga se refiere más bien a la descripción de la escena religiosa en un espa-
cio que, a todos los efectos, podía representar una etapa de la peregrinación: la mujer se lamenta 
porque su amado no se ha presentado en la sagraçon de Bonaval, celebrada en un santuario. 

El término sagraçon, interpretado por Indini como un viaje devocional que “si è effettuato 
alla volta del santuario” (1978: 168 n. 5), parece alinearse más bien con la variante semántica pro-
puesta por Nunes (1959: 595), que lo define como “cerimonia religiosa pela qual se destina a uso 
religioso um objecto (templo, etc.) até então considerado profano (Sacratione)” y también, algunos 
años después, por Cunha (1999: 61): “sagraçon, dia de consagração, feria religiosa, romaria”. La 
tesis de Ron Fernández, en nuestra opinión, aborda esta cuestión de modo definitivo (2024a: 56):

Si tratta di un atto liturgico importante. La consacrazione era infatti un rito riservato ai vescovi che 
consisteva fra gli altri atti liturgici, nell’irrorare con acqua benedetta lo spazio sacro e recitare le 
orazioni pertinenti. [...] La consacrazione doveva realizzarsi di domenica o in un giorno particolare, 
e l’anniversario della consacrazione diventava un giorno festivo27

De acuerdo con esta perspectiva, el espacio en el que debía celebrarse el rito cantado por 
el trovador podría corresponder a una iglesia consagrada (especialmente si se considera que los 
espacios sagrados de menor tamaño no solían ser consagrados, sino solo bendecidos). La ubica-
ción estratégica de este santuario en Bonaval, y por lo tanto en las cercanías del paso obligado de 
la Porta do Camiño, sugiere la hipótesis de que Bonaval podría haber constituido una etapa del 
itinerario de peregrinatio.

6. “A Santiag’, un dia, por fazer oraçon”
El Camiño francês trovadoresco se concluye en Santiago de Compostela, que se menciona en 
las cantigas gallego-portuguesas con una frecuencia moderada, aunque superior a la de los otros 
topónimos analizados. 

Las tres cantigas de romaria que aluden a la ciudad de Santiago la presentan como destino de pe-
regrinación. En estos términos, la localidad ocurre en Por fazer romaria, pug’ en meu coraçon (MedDB3 
11.10) de Airas Carpancho y en A Santiagu’ en romaria ven (MedDB3 14.3) de Airas Nunez.

26	 Según Indini 1978: 63 nn. 21-22 esta cantiga podría ser incluida en el grupo de las romarías propuesto por Vasconcelos 
1904: II 882, aunque el tema del encuentro fallido aquí tratado “nelle romarías risulta meno frequente rispetto a quello del 
desiderio realizzato o del progetto del pellegrinaggio in fieri o del tentativo di eludere la sorveglianza materna”. Cfr. Vieira/
Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 43: “A estrutura é a de uma cantiga de amigo tradicional, com paralelismo perfeito 
ou leixa-pren (o segundo verso da primeira estrofe é repetido como primeiro da terceira, e assim por diante a fim de fazer 
progredir a composição)”. Así también roteirodigital, Cantigas > Diss’a fremos en Bonaval assi.

27	 Sobre la datación de esa sagraçon, permanecen algunas incertezas: Ron Fernández precisa que, según una parte de la 
crítica, la cantiga de Bernal podría datarse al 1230 (año de la primera consagración), aunque el documento en el que se 
localiza “Frate Bernando”, prior de Bonaval (probablemente nuestro trovador), es datado al 1279. Cfr. Ron Fernández 
2024a: 56; Indini 1978: 26-27; Souto Cabo 2012a: 279.



21

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

Por fazer romaria, pug’ en meu coraçon, 
a Santiag’, un dia, por fazer oraçon 
e por veer meu amigo logu’ i. 

(MedDB3 11.10, I: 1-3)

A Santiagu’ en romaria ven 
el-rei, madr’, e praz-me de coraçon 
por duas cousas, se Deus me perdon, 
en que teño que me faz Deus gran ben: 
ca veerei el-rei, que nunca vi, 
e meu amigo que ven con el i. 

(MedDB3 14.3, I: 1-6)

En la primera canción de santuario (probablemente la más antigua)28, Compostela repre-
senta tanto el destino final de la joven, que se ha dirigido precisamente por fazer romaria (v. 1), 
como el telón de fondo de la escena siguiente, en la que se revela el propósito del viaje: fazer 
oraçon (v. 2) y veer meu amigo (v. 3). La narración sucesiva, contenida en las coblas II y III (esto es, 
la descripción negativa de la figura materna), si bien no se manifiesta explícitamente, se desarrolla 
en el mismo contorno urbano de Santiago.  

En cambio, en la única cobla trasmitida de la cantiga MedDB3 14.3, la mujer expresa su feli-
cidad por su próximo viaje espiritual en compañía de su amigo y del monarca, el cual se identifica 
con Sancho IV, hijo de Alfonso X. En este sentido, la definición de Tavani (1964: 23) de esta can-
tiga como “manifesto di propaganda” adquiere una relevancia particular, ya que se relaciona con 
la visita real a la ciudad del apóstol, considerada como un signo de la obra de pacificación interna 
iniciada por el soberano, iniciativa que tenía como objetivo lo de conquistar “in Galizia quella 
popolarità che gli era stata negata dall’insurrezione del fratello Don Juan” (Tavani 1964: 24)29. 

La tercera cantiga de romaria en la que se remite a Santiago es Quand’eu hun dia fuy en 
Compostela (MedDB3 116.29) de Pedr’Amigo de Sevilha, que el mismo autor define pastorela:

Quand’ eu hun dia fuy en Compostela 
en romaria, vi hunha pastor 
que, poys fuy nado, nunca vi tan bela, 
nen vi outra que falasse milhor, 
e demandey-lhe logo seu amor 
e fiz por ela esta pastorela. 

(I: 1-6)

28	 Cfr. Souto Cabo/Vieira 2004: 232; Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 31: “Trata-se, provavelmente, da mais an-
tiga composição do tipo tradicional denominado ‘cantiga de romaria’ e a única que explicita como destino o santuário de 
Santiago de Compostela. Aliás, o Apóstolo é o único santo cujo nome aparece nas cantigas desse tipo de três autores: para 
além de Airas Carpancho, a ele aludem Airas Nunes [...] e Pai Gomes Charinho [...]. Como norma, um determinado 
santuário constitui tema das cantigas de apenas um trovador ou jogral: por exemplo, João Servando compôs 23 delas, das 
quais dezessete incluem referência à ermida de São Servando, que nenhum outro poeta menciona”. Cfr. roteirodigital, 
Cantigas > Por fazer romaria, pug’ en meu coraçon.

29	 Véase también Gutiérrez García 2009; Russo 2004: 205-206; Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 36-37: “Possivelmente 
incompleta, essa composição utiliza o modelo da ‘cantiga de romaria’ para celebrar a visita do rei Dom Sancho IV a Santiago en 
1286, numa viagem cujos motivos políticos se uniam à piedosa intenção de cumprir una promessa, feita ao Apóstolo durante 
a campanha contra os muçulmanos no ano anterior. Na voz da jovem, valoriza-se a oportunidade de ver o rei até ao extremo 
de considerar esse fato, junto com o de ver o amigo que vem no seu séquito, como grandes bens que Deus lhe concede, o que 
evidencia uma intenção propagandística da viagem real”. Cfr. roteirodigital, Cantigas > A Santiagu’en romaria ven.



Mariagrazia Staffieri

22

La peregrinación del trovador —ya anunciada en la cobla inicial— sirve en este caso de 
telón de fondo a su encuentro con una pastora y al diálogo de los dos personajes, que se desa-
rrolla en las cinco estrofas restantes. Una serie de topónimos que se mencionan a lo largo del 
texto ponen de manifiesto el conocimiento que Sevilha poseía acerca del Camiño francês: ya lo 
entendemos cuando el poeta cita las toucas d’ Estela (v. 9) y las boas cintas de Rocamador (v. 10), 
las cuales han sido objeto de análisis en §3. Además, el trovador nos ofrece una segunda prueba 
de su competencia: 

E diss’ ela, come bem ensinada: 
“Por entendedor vos quero filhar 
e, poys for a rromaria acabada, 
aqui, d’ u sõo natural, do Sar, 
cuydo-m’ eu, se me queredes levar, 
ir-m’ ei vosqu’ e fico vossa pagada.” 

(V: 31-36)

La localización en Santiago se especifica con la referencia a las orillas del Sar, lugar de pro-
cedencia de la pastora a la que se dirige el poeta30. 

De diferente carácter es, en cambio, el sirventés moral de Airas Nunez, es decir, Porque no 
mundo mengou a verdade (MedDB3 14.12), el cual se propone como un lamento tradicional que 
aborda la decadencia de los valores. Al reflexionar sobre la ausencia de la verdad en el mundo y 
su incesante búsqueda, el trovador incorpora en esta cantiga varias referencias religiosas, entre las 
cuales destaca la última, que alude al camino de Santiago.

En Santiago, seend’ albergado 
en mia pousada, chegaron romeus; 
preguntei-os e disseron: “Par Deus, 
muito levade-lo camiñ’ errado, 
ca se verdade quiserdes achar 
outro camiño conven a buscar, 
ca non saben aqui d’ ela mandado”.

(IV: 22-28)

Aquí, el poeta critica las órdenes e instituciones religiosas (como los frades regrados en 
el v. 831 y los cistercienses en el v. 15), que deberían ser el último refugio de la verdad, pero 

30	 El río gallego aparece también en MedDB3 63.58 (vv. 1-7), donde las orillas del Sar presentan la escena protagonizada 
por el trovador y la pastora. Cfr. Marroni 1968: 253 n. 34.

31	 Aquí seguimos el texto crítico ofrecido por MedDB3, pero nótese que Montero Santalha (2000: 12) lee en este verso “ne-
grados (‘frades negrados’, isto é, ‘monges negros’, ‘os beneditinos’), como trazem os mss., en vez de regrados”. Así también 
Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 32-38: “Aonde quer que vá à sua procura —nos mosteiros dos frades beneditinos 
ou negrados (isto é, de hábito negro), na ordem de Cister ou nos albergues dos peregrinos de Santiago de Compostela—, 
sempre lhe respondem que a busque noutra parte” (36). Cfr. roteirodigital, Cantigas > Porque no mundo mengou a verdade.



23

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

que, en realidad, la ignoran por completo. En este sentido, resulta particularmente relevante 
la alusión a Compostela, la cual se plantea como un recurso de gran utilidad para la crítica 
que propone Nunez. El trovador afirma que la redacción del texto se llevó a cabo durante su 
estancia en Santiago, específicamente en su posada, donde, según su relato, unos peregrinos se 
aproximaron a él con la intención de persuadirlo para que emprendiera un nuevo camino en su 
búsqueda de la verdad. 

La oposición entre camiñ’ errado (v. 25) e outro camiño (v. 27) —que debe comprenderse en 
clave metafórica— es indicativa de la manera en que Nunez “juega” con la aequivocatio semántica 
entre el camiño interpretado en su sensus litteralis, como un camino de peregrinación (no es casual 
que cite a los romeus), y un camiño figurado, es decir, el camino en busca de la verdad32.

Esta dimensión moral del viaje reaparece, aunque desde otra perspectiva, en Quen seu pa-
rente vendia, todo por fazer tesouro (MedDB3 120.45), cantiga de maldizer de Pero da Ponte, en 
la cual no se trata del itinerario de la peregrinatio per se, sino más bien de las obligaciones del 
peregrino ejemplar. Aquí, el trovador dirige enérgicas críticas hacia un individuo caracterizado 
por su avaricia, que llega al extremo de deshacerse de sus seres queridos33: 

Quen seu parente vendia, ben fidalgu’ e seu sobrinho, 
se tevess’ en Santiago bõa adega de vinho, 
tenho que x’ o venderia 
quen seu parente vendia. 

(II: 5-8)

El topónimo, en este caso, haría referencia, según los editores34, a los votos realizados en Santia-
go, que implicaban la ofrenda de vino destinado a la mesa del arzobispo. En este sentido, el término 
adega, según Juárez Blanquer, debería interpretarse no como “tienda”, sino como “ofrenda”. El debate 
sobre la interpretación precisa de estos versos ha encontrado una perspectiva sólida en el análisis de 
Russo, la cual sostiene que en este pasaje se manifiesta la voluntad del autor de poseer “en Santiago 
bõa adega de vinho” (v. 6), aludiendo a la ofrenda de vino nuevo y, por tanto, a su venta. No obstante, 
el consumo de vino estaba estrictamente prohibido durante los periodos de ayuno impuestos por la 
Iglesia, por lo que, al presentarse como penitente, el peregrino debía abstenerse de consumirlo. En 
consecuencia, la venta de vino en Santiago durante dichos periodos podría interpretarse como “una 
trasgressione per il viandante in orazione, astinenza e digiuno” (Russo 2004: 207-208). 

Sin embargo, al mismo tiempo, esta práctica era una fuente significativa de ingresos, que 
permitía a los viajeros acomodados concluir su viaje de manera decorosa. Por lo tanto, la alusión 
en cuestión parece referirse a Compostela no tanto como lugar de culto, sino como lugar de 

32	 Para un análisis más detallado de algunos casos destacados de ambigüedad semántica en la lírica gallego-portuguesa, 
consulte Staffieri 2024.

33	 Cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 143-151; roteirodigital, Cantigas > Quen seu parente vendia.

34	 Cfr. Lapa 1970: 234; Panunzio 1992: 228-231; Juárez Blanquer 1988: 300-303. 



Mariagrazia Staffieri

24

venta de vino, aunque la referencia a la peregrinación está siempre presente y, en este caso, se 
puede considerar implícita. Aceptando las observaciones de Russo, el poeta haría referencia, por 
un lado, al buen peregrino que no debe “ceder a las tentaciones” (es decir, al vino) y, por otro, a 
sí mismo, que expresa el deseo de tener ese vino y se convierte así en portavoz de la transgresión 
relacionada con la venta de dicha bebida. De hecho, el nexo entre las actividades comerciales y 
la industria religiosa que gravitaba en torno al santuario era la principal fuente de crecimiento 
económico para la ciudad de Santiago (§1).

7. El Camiño francés como “dicho popular”
No todas las referencias al itinerario de una etapa a otra del Camiño francês son susceptibles de ser 
empleadas para describir un viaje espiritual del autor, ni aluden a un camino devocional ficticio. 
De hecho, en el corpus lírico gallego-portugués, se puede identificar una categoría secundaria 
de textos, en los que los trovadores delinean rutas entre las etapas del camino compostelano con 
propósitos no directamente relacionados con la devoción. 

A pesar de no estar inscritos en un marco religioso y no ser citados “en función” de la 
peregrinación, la simple mención de estos lugares como coordenadas espaciales indica que for-
maban parte de un imaginario compartido, a veces asociado a la experiencia del viaje. En este 
sentido, la evocación de etapas cruciales del Camiño francés refuerza la idea de que se trataba 
de una realidad interiorizada, arraigada en la cultura y en la percepción común del tiempo. El 
empleo expresivo-enfático de estos topónimos (particularmente la mención de algunos seg-
mentos del camino) adquiere a veces un valor proverbial, útil para formular hipérboles, juicios 
y comparaciones. 

En ocasiones, las expresiones en cuestión pueden ser consideradas auténticas fórmulas idio-
máticas, originadas del uso cotidiano y consolidadas en la tradición. En estas fórmulas, la distan-
cia entre dos ciudades del camino se convierte en una unidad simbólica de medida, empleada para 
reforzar un juicio o para enfatizar una idea con un efecto hiperbólico. Este dato refleja la relevan-
cia que posee la experiencia de la peregrinatio en la conciencia colectiva: los lugares, considerados 
familiares tanto para el autor como para su público, se habían integrado en el lenguaje cotidiano, 
convirtiéndose en elementos de un repertorio lingüístico y lexical compartido que trasciende el 
ámbito estrictamente devocional. 

Para examinar dichos casos, retomamos el camino desde Burgos. Tras atravesar la impor-
tante ciudad castellana y previo al arribo a León, el itinerario de los trovadores se ve interrumpido 
a San Fagundo, ciudad hoy reconocida como Sahagún, ubicada en el sureste de la actual provin-
cia leonesa, y que se encuentra en el segmento del Camiño Francés comprendido entre Burgos 
y León. Su relevancia como enclave religioso durante la Edad Media se atribuye no solo a una 
capilla original del siglo IV (que ya ejercía como un foco de atracción para los peregrinos), sino 
también a las construcciones posteriores realizadas por los monarcas. Entre estas, cabe destacar 
la construcción de una nueva iglesia por parte de Alfonso III, erigida con la función adicional 
de servir como residencia para los monjes. Posteriormente, durante el reinado de Alfonso VI, se 
designó precisamente este monasterio como puerta de entrada a la reforma cluniacense, lo que, 



25

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

a efectos prácticos, convirtió al monasterio en el más importante del reino. La villa que después 
fundó el propio monarca en torno a dicho monasterio (con su primer estatuto en torno a 1080) 
generó una serie de disputas políticas entre los monjes y el municipio concernientes al ejercicio de 
las funciones ciudadanas. A pesar de los conflictos internos, el crecimiento económico y comercial 
de Sahagún no se detuvo, gracias precisamente a las actividades artesanales y a la industria de la 
peregrinatio, que tenía en esta ciudad un importante punto de apoyo35.

Las referencias que nos interesan aquí, asociadas con el territorio de San Fagundo, se rele-
van en dos cantigas de escarnio de Pero García d’Ambroa, en las cuales el autor delinea dos rutas 
ideales desde y hacia Santiago. El primer itinerario, descrito en De Pero Bõo and’ ora espantado 
(MedDB3 126.3), reproduce un Camiño francês invertido, que inicia en Santiago y concluye en 
San Fagundo. El segundo itinerario imaginario, delineado en Pero d’ Armea, quando composestes 
(MedDB3 126.11), empieza en San Fagundo y llega hasta San Felizes.

E com’ é traedor aqueste mundo: 
em maao á quen sse d’ el muito fia: 
ca de Santïag’ ataá San Fagundo 
mais ruidoiro omen non avia, 
e dizen todos: “Quem-no assi visse 
jazer peendo como sse dormisse, 
ja d’ el mazela nunca perderia”.

(MedDB3 126.3, II: 8-14)

E, don Pedro, ponede-lh’ os narizes 
ca vos conselh’ eu o melhor que posso; 
e matarei hũu par de perdizes, 
que atan bel cuu com’ é esse vosso, 
ainda que o home queira buscar, 
que o non possan en toda a terra achar, 
de San Ffagundo atá San Ffelizes.

(MedDB3 126.11, II: 8-14)

Los itinerarios trazados por el trovador en estas dos coblas se despliegan en una misma línea 
semántico-formal, con el propósito de manifestar una opinión de forma hiperbólica. En concre-
to, el primer caso corresponde a un lamento burlesco por la muerte de un tal Pero Bõo, personaje 
que era repugnante tanto en vida como en muerte36. El autor afirma que no existía otro individuo 
más bullicioso que él en el trayecto desde Santiago hasta San Fagundo37. 

35	 Los monarcas intervinieron en varias ocasiones para la reglamentación de la gestión municipal: primero, en relación con 
los conflictos con el monasterio, con los estatutos de Alfonso VII en 1152 y de Alfonso X en 1255, y después con el trata-
do de Sahagún de 1158 entre Fernando II de León y Sancho III de Castilla. Cfr. Barrero García 1972: 392-397, 401-405 
y 493-497.

36	 Pero d’Ambroa juega aquí con los dos significados del verbo peer: tirarse un pedo/dar el último suspiro. Véanse las consi-
deraciones de Lopes 2016: II 376 sobre algunas posibles implicaciones religiosas de esta cantiga: “não é impossível que 
esta composição se inserisse num contexto político concreto, interpretação que parece depreender-se da forma como Pero 
d’Ambroa alude ao momento em que Pero Bom peeu, ou seja, quando cantavam os galos (v. 22), expressão que parece 
remeter imediatamente para o campo da traição (a partir do conhecido episódio bíblico da traição de S. Pedro)”. Cfr. 
también roteirodigital, Cantigas > De Pero Bõo and’ ora espantado: “Cantiga escatolóxica que explora o duplo sentido do 
termo ‘peer’ (expeler gases e expeler a vida, morrer —un intercambio entre as actividades consideradas altas ou nobres e 
aquelas tidas como baixas ou infames, tan habitual na Idade Media). Trátase dunha parodia do xénero ‘pranto’, modalidade 
poética composta para lamentar a morte de alguén, valéndose da ocasión para lle facer o eloxio fúnebre”. A propósito de 
la identidad de Pero Bõo, cfr. Marcenaro 2024b: 284.

37	 Cfr. roteirodigital, Cantigas > De Pero Bõo and’ ora espantado: “A expresión ‘de Santiago até San Fagundo’ (actual Saha-
gún, importante xornada no Camiño de Santiago) entra no rol daquelas fórmulas utilizadas en xeral polos trobadores co 
propósito de indicar un espazo xeográfico bastante extenso”.



Mariagrazia Staffieri

26

En esta línea se mueve también la segunda composición, en la que la crítica satírica se dirige 
al trovador Pero d’Armea y a su decoración del bel cuu, tal que lo convierte en el cuu más destaca-
do que se puede encontrar desde San Fagundo hasta San Felizes38. Este último topónimo —que 
solo aparece en esta cantiga— serviría, junto con la mención de San Fagundo, para situar tanto 
a Pero d’Ambroa como a Pero d’Armea en el territorio castellano-leonés. A nivel geográfico, la 
crítica ha expresado diversas incertidumbres sobre la identificación de San Felizes: Lopes (2016: 
II 384) ha hipotetizado que podría tratarse de San Felices de los Gallegos, “localidade da provincia 
de Salamanca, que fez parte do reino de Portugal a partir do Tratado de Alcanizes (1297) e até 
1476”. Más recientemente, Ron Fernández (2024e: 330) ha propuesto San Felices de Castillería, 
en Palencia, o San Felices de Calatrava, en Burgos. Una identificación común —la más probable, 
dada la referencia a San Fagundo (localidad del Camiño francês)— es San Felices de Montes de 
Oca, también cerca de Burgos y etapa del Camino de Santiago. 

8. Conclusiones
En los caminos cantados por los trovadores gallego-portugueses, el Camiño francés se manifiesta 
como un hilo conductor latente, una presencia sutil y rica en alusiones topográficas. El viaje de-
vocional a Santiago de Compostela —es evidente— no se presenta con la misma recurrencia que 
otros motivos más difundidos en esta tradición lírica. Russo ya había advertido esta realidad y, en 
su opinión, las razones de esta elección podrían hallarse en una serie de factores políticos, econó-
micos y sociales. De acuerdo con la estudiosa, si bien la poesía en cuestión recibía su vitalidad de 
las contribuciones culturales adquiridas a lo largo del camino de y hacia Santiago, posteriormente 
se desarrollaría en torno a otros centros de agregación, tales como las cortes o las pequeñas rea-
lidades religiosas locales. 

Por lo tanto, Compostela no se configuraba para los trovadores como una fuente de ingre-
sos, puesto que la Ecclesia no enfrentaba necesidades propagandísticas similares a las que podían 
surgir en otras realidades religiosas de menor envergadura y con una menor afluencia de peregri-
nos39. Sin embargo, los trovadores no parecen buscar en el camino de Santiago ningún fin propa-
gandístico, que podría estar representado más bien por las visitas reales: hemos visto el caso del 
viaje sagrado de Sancho IV narrado por Airas Nunez en MedDB3 14.3, del que el trovador quiso 
ofrecer un manifiesto precisamente con motivo de la llegada del soberano. No obstante, es im-
portante destacar que estos signos no dejan de ser visibles en “una frantumazione in una miriade 
di piccoli pellegrinaggi locali minori” (Russo 2004: 211), los cuales tienen como centro santua-
rios y localidades menos conocidas, a veces dispersas en zonas poco frecuentadas y, como se ha 
observado, bastante difíciles de localizar en la actualidad (un caso paradigmático es San Felizes). 

Si bien las etapas del Camiño se conciben con el propósito de establecer el contexto para un 
suceso que está a punto de desarrollarse y narrarse, su función estructurante dentro del discurso 
poético resulta evidente. Los topónimos, lejos de actuar como meras coordenadas geográficas, se 

38	 Cfr. Vieira/Morán Cabanas/Souto Cabo 2015: 152-154.

39	 Cfr. Russo 2004: 201-202 y 210-213.



27

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

erigen como elementos que orientan la lectura, otorgando valor a la dinámica narrativa. Desde 
esta perspectiva, podemos distinguir ciertas líneas de uso predominantes, que conforman un 
mapa poético articulado.

1.	 Cantigas in itinere, en las que el poeta-viajero cumple su peregrinaje a caballo por la ruta ja-
cobea. Pertenecen a esta categoría los textos MedDB3 2.6 (escarnio), en el que Afons’Eanes 
do Coton sigue a una mujer; 75.3 (pastorela), donde Johan Perez d’Aboim recorre el Ca-
miño francés y se encuentra con una pastora; 120. 51 (escarnio), en el que Pero da Ponte se 
está dirigiendo desde Burgos hasta Carrión cuando se encuentra con un infançon.

2.	 Cantigas de peregrinación, oración y ritos religiosos, en las que se hace referencia a un 
viaje devocional y/o se ilustran escenas de oración o celebraciones religiosas. Así ocurre 
en las cantigas de romaria de Airas Carpancho (MedDB3 11.10, en la que la joven se 
dirige en Santiago por fazer oraçon) y de Airas Nunez (14.3, que evoca la visita real de 
Sancho IV en Compostela). Podemos incluir también 116.29 (pastorela) de Pedr’Amigo 
de Sevilha, que está en Santiago en romaria cuando se encuentra con una pastora, y 22.7 
(amigo) de Bernal de Bonaval, con la cuestión de la sagraçon.

3.	 Cantigas del falso peregrinaje, en las que aparecen referencias a etapas del Camiño fran-
cés, como ocurre en los casos de escarnio de Johan Baveca (MedDB3 64.23) y de Martín 
Soarez (97.28), que se burlan respectivamente de Pero d’Ambroa y de Sueir’Eanes.

4.	 Cantigas con toponimia incidental, que recuerdan lugares del Camiño de forma trans-
versal y por cuestiones no religiosas. Esto es sin duda el caso de las dos cantigas de Pero 
d’Ambroa (MedDB3 126.3 y 126.11), pero también de 14.12 de Airas Nunez, en la que 
la referencia a Santiago y a los peregrinos, aunque más precisas que en los otros dos 
ejemplos, no pretende situarse en un contexto devocional. 

El análisis de las cuatro categorías revela cómo la lírica gallego-portuguesa se desplaza en el 
seno de un paisaje marcado por el eco del viaje devocional. Los trovadores, en efecto, evocan de ma-
nera recurrente ciudades, santuarios y cruces de caminos, que se trasforman en coordenadas de un 
horizonte espiritual compartido, inscrito en los textos con la naturalidad de quienes conocían esos 
lugares, los habitaban o los atravesaban. Partiendo de esta geografía lírica, establecida sobre una to-
ponimia precisa, hemos intentado reconstruir un mapa de los lugares evocados en las cantigas, desde 
los pequeños santuarios de Bonaval y Rocamador hasta los grandes centros como Burgos y Santiago. 

El Camiño francés emerge así no solo como un itinerario real, sino como un trazado cultural 
que atraviesa la lírica, guiando a menudo de forma silenciosa su composición. Si bien no se erige 
siempre como el tema principal de la poesía, el camino emerge como matriz simbólica interiori-
zada: sus etapas delinean una topografía poética que entrelaza espacio, devoción e imaginario. En 
este paisaje estratificado (físico, espiritual y textual a la vez), el Camiño francês se presenta como 
un escenario en el que los trovadores dan lugar a su canto, y a su vez, los lectores modernos se 
ven invitados a releer esos versos también como un código cultural, implícito pero constante, de 
la memoria del peregrinaje.



Mariagrazia Staffieri

28

Referencias bibliográficas 
Barrero García, Ana María (1972): “Los fueros de Sahagún”, Anuario de Historia del Derecho 

Español 42, pp. 385-598.
Bermúdez Beloso, Mariña (2024a): “Caminho francés”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 

Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 61.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024b): “Carrion”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 62-63.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024c): “Leon”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 187-189.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024d): “Palença”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 274.

Bermúdez Beloso, Mariña (2024e): “Pamplona”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 274-276.

Bermúdez Beloso, Mariña /Marcenaro, Simone (2024): “Burgos”. Marcenaro, Simone/González 
Martínez, Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese 
(XII-XIV secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 58-59.

Bertolucci Pizzorusso, Valeria (1992): As poesías de Martin Soares, Vigo: Galaxia.
Brea, Mercedes/Lorenzo Gradín, Pilar (eds.) (2021-): Base de datos da lírica profana galego-

portuguesa (MedDB3) v. 3.12, Santiago de Compostela: Centro Ramón Piñeiro para a 
Investigación en Humanidades [https://bernal.cirp.gal/ords/f?p=129:2] [última consulta: 
22-07-2025].

Cohen, Rip (ed.) (2003): 500 Cantigas d’Amigo, Porto: Campo das Letras.
Corral Díaz, Esther (2010): “La touca como símbolo en la lírica gallego-portuguesa”, Bulletin of 

Hispanic Studies LXXXVII.1, pp. 43-58.
Cunha, Celso Ferreira da (1999): O Cancioneiro de Martin Codax. Gonçalves, Elsa (ed.), Can-

cioneiros dos Trovadores do Mar, Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda, pp. 297-529. 
Di Meo, Emanuele Filippo (2024): “Molide”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah 

(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 243-244.

Ferreiro, Manuel et al. (eds.) (2018-): Universo Cantigas. Edición crítica da poesía medieval galego-
portuguesa (UC), A Coruña: Universidade da Coruña [http://universocantigas.gal] [última 
consulta: 22-07-2025].

Filgueira Valverde, Xosé (1969): Cancioneiriño novo de Compostela, Vigo: Edicións Castrelos.



29

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

González Díez, Emiliano (1983): El Concejo Burgalés (884-1369): marco histórico-institucional, 
Burgos: Ayuntamiento de Burgos. 

González Jiménez, Manuel (2004): Alfonso X el Sabio, Barcelona: Editorial Universidad de Sevilla.
Gutiérrez García, Santiago (2006): Amor e burlas na lírica trobadoresca. Un estudo das cantigas 

paródicas galego-portuguesas, Sada: Ediciós do Castro.
Gutiérrez García, Santiago (2009): “Las cantigas de santuario y la peregrinación de Sancho IV a 

Santiago”. Brea, Mercedes (ed.), Pola melhor dona de quantas fez nostro senhor: Homenaxe 
á Profesora Giulia Lanciani, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 277-290. 

Indini, Maria Luisa (ed.) (1978): Bernal de Bonaval, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.
Juárez Blanquer, Aurora (ed.) (1988): Cancioneiro de Pero Da Ponte, Granada: Ediciones TAT.
Lapa, Manuel Rodrigues (1970): Cantigas d’escarnho e de mal dizer dos cancioneiros medievais 

galego-portugueses, Vigo: Galaxia.
Lopes, Graça Videira (ed.) (2016): Cantigas medievais galego-portuguesas. Corpus integral profano 

(Littera), Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda [https://cantigas.fcsh.unl.pt/index.
asp] [última consulta: 22-07-2025].

López Alsina, Fernando (2013): La ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media, 
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Marcenaro, Simone (ed.) (2015): Afonso Anes do Coton. Cantigas, Roma: Carocci. 
Marcenaro, Simone (2019): La lingua dei trobadores. Profilo storico-linguistico della poesia galego-

portoghese medievale, Roma: Carocci.
Marcenaro, Simone (2024a): “Castro”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.), 

Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: 
L’Erma di Bretschneider, p. 66.

Marcenaro, Simone (2024b): “Pero/Pedro Boo”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 284.

Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.) (2024): Glossario onomastico e prosopo-
grafico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider.

Marroni, Giovanna (1968): “Le poesie di Pedr’ Amigo de Sevilha”. Annali dell’Istituto Universi-
tario Orientale X, pp. 189-340.

Martínez Pereiro, Carlos Paulo (2013): “Del alterorretrato (y/o del insidioso autorretrato) ga-
llego-portugués Nostro Senhor, com’eu ando coitado de Martín Soárez”, Medievalia 45, pp. 
52-61.

Montero Santalha, José-Martinho (2000): “Algumas propostas de revisão textual das cantigas 
trovadorescas”. Montero Santalha, José-Martinho, As rimas da poesia trovadoresca galego-
portuguesa: catálogo e análise [Tesis doctoral en Filología Hispánica (Sec. Galego-Portugue-
sa)], A Coruña: Universidade da Coruña, 3 vols., pp. 8-14, vol. 1 [https://www.academia.



Mariagrazia Staffieri

30

edu/32720645/Algumas_propostas_de_revis%C3%A3o_textual_das_cantigas_trovado-
rescas_2000_] [última consulta: 22-07-2025].

Morán Cabanas, María Isabel (2021): “Didática interdisciplinar e mapeamento da poesia medie-
val em Santiago de Compostela”. Brazilian Journal of Development 7.1, pp. 4183-4195.

Nunes, José Joaquim (1959): Crestomatia Arcaica: excertos da literatura portuguesa desde o que 
máis antigo se conhece até ao século XVI: acompanhados de introdução gramatical, notas e glos-
sário, Lisboa: Livraria Clássica Editora. 

Nunes, José Joaquim (ed.) (1973): Cantigas de Amigo dos Trovadores Galego-Portugueses, Lisboa: 
Centro do Livro Brasileiro.

Panunzio, Saverio (ed.) (1992): Pero da Ponte, Poesías, Vigo: Galaxia.
Rettore, Carlo (2024a): “França”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.), Glos-

sario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L’Erma 
di Bretschneider, pp. 129-130.

Rettore, Carlo (2024b): “Nogueirol”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Déborah (eds.), 
Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: 
L’Erma di Bretschneider, p. 256.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024a): “Bonaval”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 56.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024b): “Estorga”. Marcenaro, Simone/González Martínez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), 
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 108-109.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024c): “Martin Soarez”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 227-229.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024d): “Poio de Roldan”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 305-306.

Ron Fernández, Xosé Xabier (2024e): “San Felizes”. Marcenaro, Simone/González Martínez, 
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV 
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 330.

Rucquoi, Adeline (2010): “Cluny, el camino francés y la reforma gregoriana”. Medievalismo 20, 
pp. 97-122.

Russo, Mariagrazia (2004): “Il pellegrinaggio a Santiago nella lirica galego-portoghese”. Mancini, 
Marco (ed.), Esilio, pellegrinaggio e altri viaggi, Viterbo: Sette Città, pp. 201-218.

Souto Cabo, José António (2012a), “En Santiago, seend’albergado en mia pousada. Nótulas trova-
dorescas compostelanas”, Verba 39, pp. 273-298. 



31

Versos en viaje. Por el Camiño francés con los trovadores

Souto Cabo, José António (2012b): Os cavaleiros que fizeram as cantigas. Aproximações às origens 
socioculturais da lírica galego-portuguesa, Niterói: Editora da UFF.

Souto Cabo, José António/Vieira, Yara Frateschi (2004): “Para um novo enquadramento histó-
rico-literário de Airas Fernandes, dito ‘Carpancho’”, Revista de Literatura Medieval XVI.1, 
pp. 221-277. 

Staffieri, Mariagrazia (2024): “El carácter sintáctico de la ambiguitat semántica en la lírica amo-
rosa gallego-portuguesa”, Revista de Filología Románica 41, pp. 31-45.

Tavani, Giuseppe (ed.) (1964): Le poesie di Ayras Nunez. Edizione critica con introduzione, note e 
glossario, Milano: Ugo-Merendi Editore.

Tavani, Giuseppe (1986): A poesía lírica galego-portuguesa, Vigo: Galaxia.
Vasconcelos, Carolina Michaëlis de (ed.) (1904): Cancioneiro da Ajuda. Edição crítica e comenta-

da, Halle: Niemeyer, 2 vols.
Vieira, Yara Frateschi (1999): En cas dona Maior. Os trovadores e a corte senhorial galega no século 

XIII, Santiago de Compostela: Edicións Laiovento. 
Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2011): O amor 

que eu levei de Santiago. Roteiro da lírica medieval galego-portuguesa, Noia: Editorial Toxo-
soutos.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (2015): O Cam-
inho poético de Santiago. Lírica galego-portuguesa, São Paulo: Cosac Naify.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Rocha, Janaína Ferreira (2020): “Roteiro 
virtual da lírica galego-portuguesa”. Barros Dias, Isabel/ Santos Alpalhão, Margarida/Pina, 
Margarida Esperança (eds.), O Medievalismo no século XXI, Berlin: Peter Lang, pp. 175-
195.

Vieira, Yara Frateschi/Morán Cabanas, María Isabel/Souto Cabo, José António (eds.) (2025-): 
Roteiro da Lírica Medieval, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compos-
tela [https://roteiroliricamedieval.gal/] [última consulta: 22-07-2025].

Vielliard, Jeanne (ed.) (2004): Le guide du pèlerin de Saint-Jacques de Compostelle: texte latine du 
XIIe siècle, édité et traduit en français d’après les manuscrits de Compostelle et de Ripoll, Paris: 
Librairie Philosophique J. Vrin. 

Zilli, Carmelo (ed.) (1977): Johan Baveca, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.


