Versos en viaje. Por el Camifio francés con los trovadores

Mariagrazia Stafhieri — “Sapienza” Universita di Roma

1. Introduccion
En el periodo comprendido entre los siglos XI y XIV, la ciudad de Santiago de Compostela se con-
solido como uno de los polos religiosos, politicos y socioculturales mas relevantes de la cristiandad
medieval, sobrepasando incluso el poder demografico y econdémico de la corte real de Ledn. Este
prestigio, que tiene sus raices en el culto al apdstol Santiago —promovido activamente ya desde el
siglo X— recibié un impulso decisivo gracias a la elevacion de Compostela al rango de archidio-
cesis durante el mandato de Diego Gelmirez (1100-1139), lo que permitié su incorporacion en la
red cluniacense y el fortalecimiento de los acuerdos con la curia romana'. Como resultado de esta
estrategia politico-eclesidstica, el santuario compostelano se convirtié en poco tiempo en una sig-
nificativa industria de la peregrinatio, generando una economia de acogida que, a su vez, fomenté el
desarrollo de una floreciente actividad cultural. De hecho, la continua circulacién de intelectuales,
clérigos y aristocratas procedentes de toda Europa contribuyé a la adopcion y a la transformacion
de modelos culturales transalpinos, reelaborados en formas nuevas y arraigadas en el contexto ga-
llego, generando asi un ambiente receptivo e innovador. Estas dinamicas convirtieron a Santiago
en una verdadera potencia cultural, mis alla de ser simplemente una destinacion de peregrinacion.
Una evidencia tangible de este internacionalismo se manifesto en la redaccion, a partir de
la segunda mitad del siglo XII, de guias destinadas a los peregrinos en distintas lenguas®: un
ejemplo destacado es la célebre Guia dos peregrinos, que constituye la quinta parte del Liber Sancti
Jacobi (Codex Calixtinus), elaborada por algunos circulos clericales franceses activos en Galicia®.

1 Segun la reconstruccion ofrecida por la Historia Compostelana, para la cual remitimos a Tavani 1986: 28 y a Lopez Alsina
2013: 107-112.

2 Véase Vasconcelos 1904: II 809.

3 Tavani afirma que el Codex en cuestién habia sido “confeccionado probablemente por un clérigo francés entre 1139 e 1173
e conservado, en dous exemplares manuscritos, respectivamente nos arquivos capitulares da catedral de Santiago e no fondo
Ripoll do Arquivo da Coroa de Aragén, en Barcelona” (1986: 39 n. 27). Para el texto de la Guia, véase Vielliard 2004.

11



Mariagrazia Staffieri

Junto a las guias, en el contexto de este articulado sistema ideoldgico, también se genera
una produccidon poética especifica, que a veces muestra algunos vinculos con el auge composte-
lano. La lirica gallego-portuguesa emerge en un ambiente culturalmente predispuesto hacia las
influencias transalpinas (particularmente el repertorio trovadoresco occitano), que se reelaboran
a su vez en virtud de una tradicion litargica y oral enddgena. En esta produccion, el espacio se
erige como un elemento todo menos neutro: Galicia, y en particular Santiago, funciona como un
auténtico itinerario espiritual, cargado de un rico valor semantico y simboélico.

Los textos de los trovadores, en tal contexto, reflejan una configuracion del mundo en la que
el paisaje cantado se encuentra impregnado de las huellas de estos lugares que, con frecuencia, se
evocan sin una explicacion explicita, pero que, sin embargo, desprenden una red de experiencias
compartidas. En términos generales, los topénimos mencionados en las cantigas se corresponden
con las localidades situadas a lo largo de los multiples caminos compostelanos, lo que sugiere una
profunda interrelacion entre el entramado poético y la geografia del peregrinaje. Una relacion,
esta ultima, que establece un didlogo sutil pero significativo entre la experiencia de la peregrinatio
y la creacion poética®. Algunas veces, los nombres de las etapas hacia Santiago aparecen en las
cantigas gallego-portuguesas con finalidades religiosas, en un amplio espectro que abarca desde
los viajes devocionales destinados a fazer oragon o realizados en espiritu de romaria, hasta las pe-
regrinaciones ficticias y retratadas por los trovadores. En otros casos, sin embargo, los toponimos
se emplean como foérmulas cristalizadas: cuando los poetas delimitan un segmento de un lugar
a otro a lo largo del camino hacia o desde Compostela (por ejemplo, de Sahagun a Santiago),
no pretenden evocar el itinerario sagrado stricto sensu, sino recurrir a una expresion que se ha
convertido en proverbial, arraigada en el lenguaje comun, para reforzar un juicio o sostener una
comparacion en clave hiperbolica.

A partir de estas dos categorias, proponemos aqui un anilisis de los topénimos presentes
en las cantigas trovadorescas asociados a las etapas del Camiiio francés, uno de los itinerarios
principales hacia Santiago de Compostela. La seleccion de este itinerario especifico se debe no
solo a su importancia historica en la peregrinatio compostelana en la Edad Media, sino tam-
bién a la frecuencia con la que sus etapas aparecen en el corpus poético gallego-portugués, lo
que lo convierte en el recorrido mas adecuado para observar la insercion entre el espacio real
y la geografia lirica. Desde esta perspectiva, la reflexion sobre textos con funciones diferentes,
que abarcan desde lo religioso hasta lo profano, trasciende los limites de los géneros liricos
para observar como la geografia del peregrinaje es recibida, transformada y transfigurada en
la poesia.

4 Laimportancia cultural de Santiago también se refleja en el ambito lingiiistico: la lirica se expresa en un idioma destilado
precisamente para esta funcidn, que luego se impondrd mucho mas alla de las fronteras de Galicia, es decir, el gallego-por-
tugués. Un efectivo codigo poético panibérico de koiné —ya que fue adoptado en toda la peninsula ibérica por trovadores
castellanos, leoneses, portugueses y gallegos— que refleja la centralidad de la tradicién formada en torno al santuario
apostélico de Compostela. Para una panoramica acerca de la historia de la lengua gallego-portuguesa, remitimos a Mar-
cenaro 2019: 18-22 y 29-32. Cfr. también los estudios especificos sobre Santiago de Compostela en los siglos XII-XIV y
sobre la acogida de la lirica occitana, asi como la elaboracidn y difusion de la lirica gallego-portuguesa: Vieira 1999; Souto

Cabo 2012b.

12



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

El Camifio francés, en su travesia junto a los trovadores, plantea una reflexion sobre las mo-
dalidades en que la lirica interioriza el espacio de la peregrinacion, explorando su funcionalidad
para localizar, narrar o significar, asi como su contribucién a la construccién de una topografia

lirica en la que convergen lo imaginario, la memoria y la retérica’.

2. “Cavalgava noutro dia / per o caminho frances”
Los peregrinos que emprendieron su viaje para llegar a la tumba apostélica de Santiago en los
siglos X y XI recorrieron trayectos que constituian parte de una red viaria preexistente al descubri-
miento del sepulcro (sin una connotacion jacobea efectiva), para el desarrollo de nuevos itinerarios
devocionales. Sin embargo, con el incremento gradual del flujo de peregrinos, se delineé una ruta
privilegiada y mas transitada: “una via, di origine romana in gran parte, che percorreva il settore
nord della Valle del Douro da est a ovest e giungeva in Francia” (Bermudez Beloso 2024a: 61).

Esta “via maestra” esta constituida por la ruta actualmente reconocida como Camiio fran-
cés, y su difusion ha sido favorecida en gran medida por el respaldo de la monarquia, que impuls6
la creacion de establecimientos de acogida y asistencia para los viajeros, en puntos estratégicos y
mas transitados, como Pamplona, Burgos, Ledn y Astorga®. De este modo, el Camirio se confi-
gurd pronto como una auténtica arteria vibrante de la vida religiosa y cultural de Galicia, ya que,
ademas de ser el principal eje de acceso a Santiago, representaba también un canal privilegiado de
interaccion continua entre peregrinos, bienes materiales, conocimientos, melodias y textos.

En estos términos se manifiesta el camino durante el siglo XIII (cuando el itinerario se
encontraba plenamente consolidado), en una pastorela” de Johan Perez d’Aboim (MedDB3 75.3):

Cavalgava noutro dia
per o caminho francés

e Ua pastor siia
cantando con outras tres
pastores e non vos pés,
e direi-vos toda via

5  Para la realizacién de este estudio, han sido de suma importancia el Glossario onomastico e prosopografico della lirica ga-
lego-portoghese y el Roteiro virtual da Lirica Medieval <https://roteiroliricamedieval.gal/> (desde ahora roteirodigital),
respecto al cual cfr. Vieira/Mordn Cabanas/Souto Cabo 2011; Vieira/Mordn Cabanas/Souto Cabo 2015; Vieira/Mordn
Cabanas/Rocha 2020; Moran Cabanas 2021.

6  Cfr. Rucquoi 2010: 101-105; Lopez Alsina 2013: 193-202.

7 Ferreiro et al. (2018-), en la base de datos Universo Cantigas. Edicion critica da poesia medieval galego-portuguesa (desde
ahora solo UC), consultable en <universocantigas.gal>, consideran esta cantiga (con el numero de repertorio 691) de
carcter hibrido, junto a otras composiciones, ya que “combinan en graos diferentes elementos propios das cantigas de
amigo —mais tamén das cantigas de amor ¢ mesmo das de escarnio— con elementos temdticos e léxicos propios do xénero
da pastorela. Era esta unha modalidade poética bastante cultivada nas tradiciéns literarias oitdnica e occitdnica, en que un
cabaleiro encontra soa e require de amores a unha moza pastora”. Entre las cantigas de este grupo, encontramos Quand eu
un dia fui en Compostela de Pedr’Amigo de Sevilha, que analizaremos mds adelante. A propésito de esta cuestion, véase
también Tavani 1986: 217-223.

8  Todas las cantigas que examinaremos en este trabajo seguirdn la transcripcién de Brea y Lorenzo Gradin (2021-), ofrecida
en la Base de datos da lirica profana galego-portuguesa (desde ahora solo MedDB3), disponible en <bernal.cirp.gal/ord-
s/f2p=129:2>.

13



Mariagrazia Staffieri

o que a pastor dizia

aas outras en castigo:

« A .
Nunca molher créa per amigo,

pois s’ o meu foi e non falou migo”

(I: 1-10)

En esta breve cantiga, el trovador se presenta como observador de una escena campestre:
cabalgando por el camino, escucha una conversacion entre pastoras que cantan e intercambian
confidencias amorosas. En la estrofa inicial que aqui se cita, una de ellas advierte a sus compa-
fieras que no confien en los hombres, pues ella ha sufrido el abandono de su amigo, el cual se
marcho sin despedirse. La alusion explicita al “caminho francés” en el v. 2, ademis de ser un dado
topografico particularmente interesante (sobre todo si consideramos que es un unicum en el cor-
pus gallego-portugués)’, pretende poner la escena en un contexto espacio-temporal preciso, esta-
bleciendo una correlacion entre el didlogo de las pastoras y la geografia devocional. La referencia
al viaje del trovador, en la primera cobla, sugiere una asociacion tematica con la peregrinacion y
su connotacién de esperanza en el regreso. De hecho, ya en la cobla siguiente observamos una
transicion hacia una escena en la que otra pastora ofrece una perspectiva optimista y mds confiada
respecto al posible retorno del amigo.

A partir de esta Unica resonancia del Camirio, se puede ahora iniciar el itinerario composte-
lano, prestando atencion a los toponimos que, en los textos trovadorescos, evocan algunos lugares
significativos del trayecto.

3. “Romeu de Sancta Maria / e ora per Rogavales passou”
La “peregrinacion de los trovadores” inicia en la frontera con el sur de Francia, mas concretamen-

te en Rocamador, localidad conocida por el santuario de Santa Maria. La ciudad francesa aparece
en Pero no fui a Ultramar (MedDB3 97.28), cantiga de escarnio de Martin Soarez:

E diz que vio G judeu,

que vio prender Nostro Senhor;
e averedes i gran sabor,

se vo-lo contar cuido-m’ eu;
diz que ¢ un judeu pastor,

9  En los manuscritos que transmiten esta cantiga (B 676 y V 278), se lee hun en lugar del articulo definido o propuesto
por MedDB3 y Nunes (1973: 101-102). Otros editores conservan la leccién de los cancioneros (Cohen 2003: 162; Viei-
ra/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 68; Lopes 2016: I 575-576; UC 691). A pesar de esta incerteza editorial, parece
evidente que la referencia es al Camirio francés; mds bien, el articulo hun podria indicar también el solo tramo de la via
Francigena. Sin embargo, Carlo Rettore releva en esta referencia un mero gusto esteréfilo de la composicion, en relacion
con su género poético: “la pastorella, in effetti, fu un genere praticato in particolar modo da trovatori e trovieri, motivo
per cui il solo accenno all'ambientazione francese poteva evocare un immaginario di canti cortesi di natura differente a
quella pitt comune nel panorama galego-portoghese” (Rettore 2024a: 130). Cfr. Vieira/Morin Cabanas/Souto Cabo 2011;
Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 68-73, los cuales revelan que en esta cantiga “se alude provavlemente ao célebre
‘caminho francés’ (ou a uma das suas ramifica¢des) que levava os peregrinos desde a Franca até Santiago de Compostela”
(2015: 72-73).

14



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

natural de Rocamador,
e que 4 nome Don Andreu.

(I1I: 15-21)

Como se ilustra en la glosa explicativa'’, en este texto el autor se burla de un falso cruzado,
que acaba de regresar de un viaje a Tierra Santa: uno de los temas difamatorios mas apreciados
por los trovadores gallego-portugueses. En este caso, con la intencion de ridiculizar los limitados
conocimientos geogrificos del trovador perdido Sueir’Eanes!' (objeto del escarnio), Soarez ofrece
una densa serie de toponimos, la mayoria de los cuales pertenecen a localidades existentes: desde
Marsella hasta Somport, pasando por Acre (puerto mediterraneo de Siria); y ain mds, Belfurado,
Santarém y Nogueirol (quizas Nogueiré o Nogueiroa, en Galicia'?), que se encuentran lejos de
Jerusalén. En este contexto toponimico, Rocamador emerge como el lugar de origen del joven
judio Don Andreu, que SueirEanes encontrd durante su estancia en Ultramar y que dijo que
asistié en persona a la captura de Cristo: una narracion inverosimil, la cual pone en tela de juicio
la veracidad del viaje del trovador a Tierra Santa.

Rocamador mantiene su papel como origen —primero de un hombre y ahora de un objeto—
en Quand’eu bun dia fuy en Compostela (MedDB3 116.29), pastorela® de Pedr’Amigo de Sevilha:

Dixi-1h’ eu logo: “Fremosa poncela,
queredes vos min por entendedor,
que vos darey boas toucas d’ Estela,
e boas cintas de Rrocamador,

e d’ outras doas a vosso sabor,

e firemoso pano pera gonela?”

(I1: 7-12)

De esta reconocida localidad de peregrinacion (desde el siglo XII y durante toda la Edad
Media) provienen las boas cintas que el trovador prometio regalar a una pastora encontrada en su
itinerario hacia Santiago, con el proposito de persuadirla para que lo aceptara como amante. La
relevancia de las cintas en el contexto de la expresion afectiva de la cantiga se vincula con su fun-

10 “Esta cantiga fez Martin Soares a un cavaleiro que era chufador, que dezia que viinha d’Outramar” (B 143, fol. 36r). Cfr.
Bertolucci 1992: 47.

11 Este trobador es objeto de ataques poéticos también por Pero da Ponte (cfr. MedDB3 120.7, 120.48 y 120.49) y por
Afons’Eanes do Coton (cfr. 2.22). En el caso que analizamos aqui, a través de una sapiente aequivocatio ¢ interpretatio
nominis, Martin Soarez “attacca qui Sueir’Eanes per la sua omosessualita (d’outr’amar), poiché, mentre si vantava di essere
stato Oltremare, in realtd si trovava ad essere bel furado a Belfurado, localita portoghese” (Ron Fernandez 2024c: 227).
Véase también Martinez Pereiro 2013: 56.

12 Segun la interpretacion de Bertolucci 1992: 49; cfr. Rettore 2024b: 256.

13 Véase Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 135-141: “Como o préprio trovador diz, a cantiga é uma ‘pastorela’
[...]. O seu modelo evidente ¢ a composi¢io que inaugura o género na Provenca, a pastorela L autr’ier jost'una sebissa, de
Marcabru, com a qual compartilha [...] elementos formais, expressivos e temdticos” (140). Cfr. roteirodigital, Cantigas >

Quand’eu un dia fui en Compostela.

15



Mariagrazia Staffieri

ciéon como presente entre amantes, simbolo de lealtad y amor. Ademas, en este texto es singular
la combinacién de dos lugares de peregrinatio: el mas conocido Rocamador, y el menos conoci-
do —fuera de las fronteras ibéricas— Estela (Estella, en Navarra): de este tltimo provienen, de
acuerdo con Sevilha, las boas toucas. El tema de las toucas d’Estela se aborda con cierta frecuencia
en el corpus lirico gallego-portugués, y en ocasiones las roucas se asocian con las cintas, como
ocurre aqui'’. Aunque la combinacion de los topénimos “compiace un gusto assai diffuso nel
tempo” (Marroni 1968: 251 n. 10)", aqui también podria referirse a la capilla dedicada al culto
de Nuestra Sefiora de Rocamador, ubicada a Estella.

Si hasta aqui Rocamador ha aparecido unicamente como referencia toponimica, el pasaje
siguiente permite reconocer su proyeccion cultual en el corpus lirico, pues es precisamente el cé-
lebre santuario de Rocamador el que se menciona en la unica estrofa que se conserva integra de
Pero d’Anbroa prometeu de pram (MedDB3 64.23), cantiga de escarnio de Johan Baveca:

Pero d’ Anbroa prometeu de pram
que fosse romeu de Sancta Maria,
e acabou assy ssa romaria

com’ acabou a do frume Jordan:
ca entonce ata Monpilier chegou

e ora per Rogavales passou

e tornou-sse do poio de Roldam.

(I: 1-7)

Nos encontramos en el contexto de un Camifio francés recorrido en direccion opuesta, en el
que la destinacién de Pero d’Ambroa deberia haber sido la ermita de Santa Maria en Rocamador:
sin embargo, el desafortunado romeu interrumpié también esta peregrinacion. De hecho, ya an-
teriormente, el trovador habia afirmado haber realizado un primer viaje devocional, deteniéndose
en aquel caso en Montpellier, lo que le vali6 numerosos comentarios burlescos por Pedr’Amigo
de Sevilha, Pero Gomez Barroso y Gongal’Eanes do Vinhal®.

En esta cantiga, Baveca también se burla de las pretensiones del falso peregrino, preci-
sando que Pero, esta vez, ni siquiera logrd cruzar los Pirineos. Como prueba de eso, el tro-
vador menciona otra etapa del camino compostelano (de la que esta es la Gnica ocurrencia):
Roncesvalles, localidad ibérica ubicada en la cercanias de la frontera francesa, de la cual toma
su denominacion el puerto pirenaico homoénimo. Por aqui pasé d’Ambroa durante su camino
de regreso, llegando al Poio de Roldan".

14 Asi en MedDB3 60.3, vv. 6 y 12 (refran): “que troux’ a mha touca sigo”; 125.34, v. 12: “se cada que essa touca torcer” y
v. 17: “pois sempr’ a touca mal posta tragedes”; 128.4, v. 9: “mias toucas da Estela”. Con referencia también a las cinzas,
véase 70.45, v. 10: “guardad’ a cint’ e a touca”. Cfr. Marroni 1968: 250-251 n. 9. Respecto a la tradicion de touca y cinta,
remitimos a Gutiérrez Garcia 2006: 67-166; Corral Diaz 2010.

15 Cfr. a este propésito Bertolucci 1992: 48-49 n. 1.
16 Véanse MedDB3 116.11, 116.15, 116.31, 127.7 y 60.11. Cfr. Zilli 1977: 157-158.

17 El Poio de Rold4n, identificable como “un monte, non meglio individuabile se non come posto al di qua dei Pirenei (Pero

16



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

4. “Un dia fui cavalgar / de Burgos contra Carrion”
Al adentrarse en el territorio castellano, nos llegamos a una de las ciudades mas emblematicas
de la Edad Media ibérica: Burgos, cuya relevancia en la ruta de los peregrinos hacia Santiago
de Compostela resulté determinante para su desarrollo urbanistico. Este impulso gradual de las
peregrinaciones se acelerd con la designacion de Burgos como capital del reino de Castilla por
Alfonso VIII, lo que supuso su consolidacion como centro econdmico y politico, pero también
como etapa de pasaje'®. El monarca, de hecho, confirié a Burgos un privilegio analogo al conce-
dido a Carrién, la cual, tras el fallecimiento de Alfonso VII, se encontraba en una zona fronteriza
entre Le6n y Castilla (como la totalidad de la Tierra de Campos). Si Alfonso VIII recibi6 la inves-
tidura de caballero precisamente en Carrion, también sus sucesores reservaran una importancia
particular a la ciudad, cuyos principales centros religiosos se beneficiaron de diversas donaciones,
entre las cuales el Fuero Real otorgado por Alfonso X en 1255". En este contexto de proteccion
real y consolidacion institucional, el desarrollo econémico y artistico de Carrién —asi como el de
Burgos— fue impulsado por la convergencia de diversas rutas hacia Santiago.

En lo que respecta al Camiiio francés, la ruta Burgos-Carrion se menciona en dos cantigas.
La primera es As mias jornadas vedes quaes son (MedDB3 2.6), cantiga de escarnio de Afons'Eanes
do Coton:

As mias jornadas vedes quaes son,
meus amigos, meted’ i femenga:

de Castr’ a Burgos e end’ a Palenga,

e de Palenca sairm’ ar Carrion,

e end’ a Castro, e Deus mi dé conselho,
ca vedes, pero vos ledo semelho,

muit’ anda triste 0 meu coragon.

(I: 1-7)

Con el propésito de seguir a una mujer que “casad’ ¢, ou viuv’ ou solteira / ou touquine-
gra, ou monja, ou freira” (vv. 9-10), la travesia de Coton abarca varias etapas del Camifio: desde
Castro hasta Burgos, luego a Palencia y Carrion, regresando finalmente a Castro, seglin una ac-
cumulatio toponimica caracteristica también del “ciclo de Ultramar” (como se evidencia en el caso
de Martin Soarez). En el texto satirico, entre el escarnio y el amor, la mencion de estas ciudades
—“localizzabili in un raggio di circa 100km compreso nelle attuali comunita di Leon e di Casti-
1la” (Marcenaro 2015: 50-51)— tiene el fin de resaltar la autocommiseratio del trovador, orientada

d’Ambroa non li avrebbe infatti valicati)” (Zilli 1977, p. 159 n. 7). La mencién también aparece en la tercera estrofa de
la misma cantiga, que se conserva solo parcialmente y en la cual “¢ possibile capire che Baveca raccolga tramite il discorso
diretto le considerazioni di Pero d’Ambroa riguardo il suo desiderio di trovare il corno de Rolddn nel poio per poter tor-
nare e fingere di essere stato pellegrino. Per la presenza del poio dove mori l'eroe carolingio, avvisando i suoi del pericolo
attraverso I'Olifante, si desume che la fonte sia ovviamente la Chanson de Roland” (Ron Fernandez 2024d: 306).

18 Véase Gonzilez Diez 1983: 7-13, 17-23, 33-39 y 47-74.
19 Cfr. Gonzilez Jiménez 2004: 93-95.

17



Mariagrazia Staffieri

al lamento de jornadas destinadas al vagabundo y pasadas no bajo el signo de una peregrinatio, sino

siguiendo un itinerario sin meta®.

La segunda ocurrencia de la ruta Burgos-Carrion se releva en Un dia fui cavalgar (Med DB3

120.51), cantiga de escarnio de Pero da Ponte:

Un dia fui cavalgar

de Burgos contra Carrion,
e saiu-m’ a convidar

no caminh’ un infangon;
e tanto me convidou,

que 6uvi logo a jantar

con el, mal que mi pesou.
U m’ eu de Burgos parti,
log’ a Deus m’ encomendei
e log’ a el prougu’ assi
que un infangou achei;

e tanto me convidou,

que 6uvia jantar logu’ i
con el, mal que mi pesou.

(I-11: 1-14)

Aqui también, como en el caso anterior, el trovador emprende su viaje desde Burgos hasta

Carrién (esta vez, partiendo de la capital castellana, como se sugiere en el v. 8: “U m’ eu de

Burgos parti”)*. Durante su travesia, Pero da Ponte se cruza con un infancon, es decir, “un no-

bile decaduto, avaro e meschino” (Panunzio 1992: 163), que insiste en invitar al poeta a comer,

y él, aunque de mala gana y sin interés, se ve obligado a aceptar (“e tanto me convidou / que

ouvi logo a jantar / con el, mal que mi pesou”, vv. 5-7). El motivo de la miseria y la avaricia de

los infangdes, a los que el trovador dirige una viva burla, emerge nuevamente en Noutro dia, en

Carrion (MedDB3 120.29), en la que el contexto de la escena es invariablemente la ciudad de

Carrion, aunque en este caso la alusion no tiene implicaciones de ningun tipo relacionadas con

el Camino de Santiago®.

20 Estos topénimos son todos localizables, con la Gnica excepcion de Castro: “una possibile ipotesi ¢ Castro de Fontidueiia,

21

22

situata a sud di Burgos, nell’attuale provincia di Segovia, ma la frequenza del toponimo in epoca medievale rende molto
difficoltosa un’identificazione sicura” (Marcenaro 2024a: 66). A propdsito de Palenga, véase Bermudez Beloso 2024d: 274.

La distancia entre las dos ciudades se encuentra también en MedDB3 43.4, mientras que de Burgos se habla, a propés-
ito de cuestiones politicas-militares (con referencia a la conquista andaluza), en 120.33 de Pero da Ponte y en 18.29 de
Alfonso X. Finalmente, la ciudad esta mencionada en la critica a Pero d’Ambroa que se lee en 116.31, nuevamente con
la acusacién de un falso viaje a Ultramar: Pedr’Amigo de Sevilha aqui afirma que las informaciones que Pero tiene a
proposito de la Cruzada no pueden probar su viaje, porque habria podido obtener esas noticias también en Burgos (cfr.
Bermudez Beloso/Marcenaro 2024: 59).

Al contrario de 120.51, en esta cantiga se habla de un infancon que compra salmén fresco al mercado de Carrion (cfr.
Panunzio 1992: 171). Con referencia a este tema, la ciudad de Carrion es mencionada también en MedDB3 114.26/18.45,
debate entre Pai Gomez Charinho y Alfonso X a propésito del “obbligo dei vassalli a cibare i signori che passavano dai loro
domini” (Bermudez Beloso 2024b: 63). El topénimo recurre en dos otras cantigas de escarnio, que tratan respectivamente

18



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

5. “Porqué non foy migo na sagracon / de Bonaval”
Desde Carrion, nos adentramos en Galicia hasta llegar a Bonaval, a las afueras de las murallas de
Compostela, efectuando asi un salto geografico mas alla de las fronteras leonesas. De hecho, las
menciones de otras localidades (algunas de las cuales muy relevantes, como Pamplona, Astorga,
Melide y Ledn) no se relacionan con la peregrinacion o con contextos religiosos, ni con itinera-
rios que podrian formar parte de un codice expresivo®, y por estas razones no las trataremos aqui.
El topénimo de Bonaval aparece citado en cinco cantigas de un mismo trovador, originario
precisamente de esta zona: Bernal de Bonaval. La critica coincide hoy en dia en identificar este
lugar con la ubicacion actual del convento de San Domingos de Bonaval, situado fuera del peri-
metro de la antigua ciudad medieval de Santiago, cerca del barrio de San Pedro y en las proxi-
midades de la Porta do Camifo, arteria de entrada de los peregrinos que llegan, precisamente a
través del Camirio francés, del Monte do Gozo?. En la mayoria de los textos en los que se cita, el
nombre de este lugar es funcional a contextualizar la vida y la actividad del poeta de Bonaval®. Sin
embargo, una ocurrencia revela algunos datos valiosos sobre Bonaval. Se trata de Diss’ a fremosa
en Bonaval assy (MedDB3 22.7), cantiga de amigo:

Diss’ a fremosa en Bonaval assy:
“Ay, Deus! Hu ¢ meu amigo d’ aqui,
de Bonaval?

Cuyd’ eu, coitad’ ¢ no seu coragon
porqué non foy migo na sagragon
de Bonaval.

Poys eu migo seu mandado non ey
ja m’ eu leda partir non poderey

de Bonaval.

Poys m’ aqui seu mandado non chegou,
muyto vin-eu mays leda ca me vou
de Bonaval’.

(I-IV: 1-12)

de polémicas entre trovadores (43.4) y de la jurisdiccion obtenida por el meirifio de Alfonso X, en el territorio compren-
dido entre Viveiro y Carrion (125.42).

23 La mayoria de las citaciones se refleren a contextos bélicos y/o a cuestiones politicas: véanse, por ejemplo, las menciones
de Pamplona en MedDB3 80.1, a propésito de los conflictos entre Sancho VII de Navarra y el rey de Aragén (Bermudez
Beloso 2024e: 274-275) y de Melide (Molide) en 14.10, en una curiosa cena de violencia tipicamente medieval (Di Meo
2024: 243-244). Cfr. también las dos ocurrencias de Astorga (Estorga) en dos cantigas de escarnio (16.10 y 49.3; cfr. Ron
Ferndndez 2024b: 108-109); y las numerosisimas citaciones de Ledn, para la cuales remitimos a Bermudez Beloso 2024c:
187-189.

24 Cfr. Ron Ferndndez 2024a: 56. A este propésito, Indini (1978: 14-15) afirma que Bonaval era probablemente “un vero
e proprio villaggio, se non addirittura un paese, ubicato ai piedi della collina su cui sorgeva e sorge Santiago di Compo-
stella, attualmente scomparso: rimane di esso la chiesa”, que seria identificable, también segun Filgueira Valverde (1969:
591-592), con el convento de Santo Domingo de Predicadores, fundado por Bernal mismo “en el poético lugar de su
apelativo”.

25 Asi MedDB322.1,22.13,22.16 y 22.19, para las cuales remetimos a Indini 1978: 35-77, 123-125, 158-165 y 169-171.

19



Mariagrazia Staffieri

En consonancia con lo observado en algunas de las cantigas analizadas previamente, en este
caso el motivo de la peregrinatio funciona como “pretexto” para tratar un tema menos devocional
y sagrado, a saber, el encuentro furtivo entre los dos amantes®. No obstante, el componente de
interés en la presente cantiga se refiere mas bien a la descripcion de la escena religiosa en un espa-
cio que, a todos los efectos, podia representar una etapa de la peregrinacion: la mujer se lamenta
porque su amado no se ha presentado en la sagracon de Bonaval, celebrada en un santuario.

El término sagragon, interpretado por Indini como un viaje devocional que “si ¢ effettuato
alla volta del santuario” (1978: 168 n. 5), parece alinearse mas bien con la variante semdntica pro-
puesta por Nunes (1959: 595), que lo define como “cerimonia religiosa pela qual se destina a uso
religioso um objecto (templo, etc.) até entdo considerado profano (Sacratione)” y también, algunos
afios después, por Cunha (1999: 61): “sagracon, dia de consagragio, feria religiosa, romaria”. La
tesis de Ron Fernandez, en nuestra opinion, aborda esta cuestion de modo definitivo (2024a: 56):

Si tratta di un atto liturgico importante. La consacrazione era infatti un rito riservato ai vescovi che
consisteva fra gli altri atti liturgici, nell'irrorare con acqua benedetta lo spazio sacro e recitare le
orazioni pertinenti. [...] La consacrazione doveva realizzarsi di domenica o in un giorno particolare,
e l'anniversario della consacrazione diventava un giorno festivo?

De acuerdo con esta perspectiva, el espacio en el que debia celebrarse el rito cantado por
el trovador podria corresponder a una iglesia consagrada (especialmente si se considera que los
espacios sagrados de menor tamafio no solian ser consagrados, sino solo bendecidos). La ubica-
cion estratégica de este santuario en Bonaval, y por lo tanto en las cercanias del paso obligado de
la Porta do Camino, sugiere la hipdtesis de que Bonaval podria haber constituido una etapa del
itinerario de peregrinatio.

6. “A Santiag’, un dia, por fazer oracon”
El Camifio franceés trovadoresco se concluye en Santiago de Compostela, que se menciona en
las cantigas gallego-portuguesas con una frecuencia moderada, aunque superior a la de los otros
toponimos analizados.

Las tres cantigas de romaria que aluden a la ciudad de Santiago la presentan como destino de pe-
regrinacion. En estos términos, la localidad ocurre en Por fazer romaria, pug’ en meu coragon (Med DB3
11.10) de Airas Carpancho y en 4 Santiagu’ en romaria ven (MedDB3 14.3) de Airas Nunez.

26 Segun Indini 1978: 63 nn. 21-22 esta cantiga podria ser incluida en el grupo de las romarias propuesto por Vasconcelos
1904: I 882, aunque el tema del encuentro fallido aqui tratado “nelle romarias risulta meno frequente rispetto a quello del
desiderio realizzato o del progetto del pellegrinaggio in fieri o del tentativo di eludere la sorveglianza materna”. Cfr. Vieira/
Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 43: “A estrutura ¢ a de uma cantiga de amigo tradicional, com paralelismo perfeito
ou leixa-pren (o segundo verso da primeira estrofe ¢ repetido como primeiro da terceira, e assim por diante a fim de fazer
progredir a composi¢do)”. Asi también roteirodigital, Cantigas > Diss’a fremos en Bonaval assi.

27 Sobre la datacidn de esa sagragon, permanecen algunas incertezas: Ron Ferndndez precisa que, segiin una parte de la
critica, la cantiga de Bernal podria datarse al 1230 (afio de la primera consagracién), aunque el documento en el que se
localiza “Frate Bernando”, prior de Bonaval (probablemente nuestro trovador), es datado al 1279. Cfr. Ron Ferndndez
2024a: 56; Indini 1978: 26-27; Souto Cabo 2012a: 279.

20



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

Por fazer romaria, pug’ en meu coragon, A Santiagu’ en romaria ven
a Santiag’, un dia, por fazer oragon el-rei, madr’, e praz-me de coragon
e por veer meu amigo logu’ i. por duas cousas, se Deus me perdon,

en que tefio que me faz Deus gran ben:
ca veerei el-rei, que nunca vi,
e meu amigo que ven con el i.

(MedDB3 11.10, I: 1-3) (MedDB3 14.3, I: 1-6)

En la primera cancién de santuario (probablemente la mds antigua)®, Compostela repre-
senta tanto el destino final de la joven, que se ha dirigido precisamente por fazer romaria (v. 1),
como el telon de fondo de la escena siguiente, en la que se revela el propésito del viaje: fazer
oragon (v. 2) y veer meu amigo (v. 3). La narracion sucesiva, contenida en las coblas IL y III (esto es,
la descripcion negativa de la figura materna), si bien no se manifiesta explicitamente, se desarrolla
en el mismo contorno urbano de Santiago.

En cambio, en la unica cobla trasmitida de la cantiga MedDB3 14.3, la mujer expresa su feli-
cidad por su proximo viaje espiritual en compania de su amigo y del monarca, el cual se identifica
con Sancho IV, hijo de Alfonso X. En este sentido, la definicion de Tavani (1964: 23) de esta can-
tiga como “manifesto di propaganda” adquiere una relevancia particular, ya que se relaciona con
la visita real a la ciudad del apéstol, considerada como un signo de la obra de pacificacion interna
iniciada por el soberano, iniciativa que tenia como objetivo lo de conquistar “in Galizia quella
popolarita che gli era stata negata dall'insurrezione del fratello Don Juan” (Tavani 1964: 24)%.

La tercera cantiga de romaria en la que se remite a Santiago es Quand’eu bun dia fuy en
Compostela (MedDB3 116.29) de Pedr’ Amigo de Sevilha, que el mismo autor define pastorela:

Quand’ eu hun dia fuy en Compostela
en romaria, vi hunha pastor

que, poys fuy nado, nunca vi tan bela,
nen vi outra que falasse milhor,

e demandey-lhe logo seu amor

e fiz por ela esta pastorela.

(I: 1-6)

28 Cfr. Souto Cabo/Vieira 2004: 232; Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 31: “Trata-se, provavelmente, da mais an-
tiga composi¢do do tipo tradicional denominado ‘cantiga de romaria’ e a nica que explicita como destino o santudrio de
Santiago de Compostela. Alids, o Apdstolo ¢ o tnico santo cujo nome aparece nas cantigas desse tipo de trés autores: para
além de Airas Carpancho, a ele aludem Airas Nunes [...] e Pai Gomes Charinho [...]. Como norma, um determinado
santudrio constitui tema das cantigas de apenas um trovador ou jogral: por exemplo, Jodo Servando compds 23 delas, das
quais dezessete incluem referéncia 4 ermida de Sdo Servando, que nenhum outro poeta menciona”. Cfr. roteirodigital,
Cantigas > Por fazer romaria, pug’ en meu coragon.

29 Véase también Gutiérrez Garcia 2009; Russo 2004: 205-206; Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 36-37: “Possivelmente
incompleta, essa composicio utiliza 0 modelo da ‘cantiga de romaria’ para celebrar a visita do rei Dom Sancho IV a Santiago en
1286, numa viagem cujos motivos politicos se uniam a piedosa inten¢ao de cumprir una promessa, feita a0 Apostolo durante
a campanha contra os mugulmanos no ano anterior. Na voz da jovem, valoriza-se a oportunidade de ver o rei até ao extremo
de considerar esse fato, junto com o de ver o amigo que vem no seu séquito, como grandes bens que Deus lhe concede, o que
evidencia uma inten¢éo propagandistica da viagem real”. Cfr. roteirodigital, Cantigas > A Santiagu’en romaria ven.

21



Mariagrazia Staffieri

La peregrinacion del trovador —ya anunciada en la cobla inicial— sirve en este caso de
telon de fondo a su encuentro con una pastora y al dialogo de los dos personajes, que se desa-
rrolla en las cinco estrofas restantes. Una serie de topénimos que se mencionan a lo largo del
texto ponen de manifiesto el conocimiento que Sevilha poseia acerca del Camifio francés: ya lo
entendemos cuando el poeta cita las roucas d” Estela (v. 9) y las boas cintas de Rocamador (v. 10),
las cuales han sido objeto de analisis en §3. Ademds, el trovador nos ofrece una segunda prueba
de su competencia:

E diss’ ela, come bem ensinada:
“Por entendedor vos quero filhar

e, poys for a rromaria acabada,
aqui, d’ u s6o natural, do Sar,
cuydo-m’ eu, se me queredes levar,
ir-m’ ei vosqu’ e fico vossa pagada.”

(V: 31-36)

La localizacion en Santiago se especifica con la referencia a las orillas del Sar, lugar de pro-
cedencia de la pastora a la que se dirige el poeta®.

De diferente caracter es, en cambio, el sirventés moral de Airas Nunez, es decir, Porque no
mundo mengou a verdade (MedDB3 14.12), el cual se propone como un lamento tradicional que
aborda la decadencia de los valores. Al reflexionar sobre la ausencia de la verdad en el mundo y
su incesante busqueda, el trovador incorpora en esta cantiga varias referencias religiosas, entre las
cuales destaca la ultima, que alude al camino de Santiago.

En Santiago, seend’ albergado
en mia pousada, chegaron romeus;
. . «

preguntei-os e disseron: “Par Deus,
muito levade-lo camif’ errado,

ca se verdade quiserdes achar

outro camifio conven a buscar,

ca non saben aqui d’ ela mandado”.

(IV: 22-28)

Aqui, el poeta critica las 6rdenes e instituciones religiosas (como los frades regrados en
el v. 8y los cistercienses en el v. 15), que deberian ser el altimo refugio de la verdad, pero

30 El rio gallego aparece también en MedDB3 63.58 (vv. 1-7), donde las orillas del Sar presentan la escena protagonizada
por el trovador y la pastora. Cfr. Marroni 1968: 253 n. 34.

31 Aqui seguimos el texto critico ofrecido por MedDB3, pero ndtese que Montero Santalha (2000: 12) lee en este verso “ne-
(3 Y 7 < )y« .. ) » ’ .7

grados (‘frades negrados’, isto ¢, ‘monges negros’, ‘os beneditinos’), como trazem os mss., en vez de regrados’. Asi también

Vieira/Morin Cabanas/Souto Cabo 2015: 32-38: “Aonde quer que vi 4 sua procura —nos mosteiros dos frades beneditinos

ou negrados (isto ¢, de habito negro), na ordem de Cister ou nos albergues dos peregrinos de Santiago de Compostela—,

sempre lhe respondem que a busque noutra parte” (36). Cfr. roteirodigital, Cantigas > Porque no mundo mengou a verdade.

22



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

que, en realidad, la ignoran por completo. En este sentido, resulta particularmente relevante
la alusion a Compostela, la cual se plantea como un recurso de gran utilidad para la critica
que propone Nunez. El trovador afirma que la redaccion del texto se llevd a cabo durante su
estancia en Santiago, especificamente en su posada, donde, segun su relato, unos peregrinos se
aproximaron a ¢l con la intencion de persuadirlo para que emprendiera un nuevo camino en su
busqueda de la verdad.

La oposicion entre camiii” errado (v. 25) e outro camifio (v. 27) —que debe comprenderse en
clave metaférica— es indicativa de la manera en que Nunez “juega” con la aequivocatio semantica
entre el camiiio interpretado en su sensus litteralis, como un camino de peregrinacion (no es casual
que cite a los romeus), y un camifio figurado, es decir, el camino en busca de la verdad®.

Esta dimension moral del viaje reaparece, aunque desde otra perspectiva, en Quen seu pa-
rente vendia, todo por fazer tesouro (MedDB3 120.45), cantiga de maldizer de Pero da Ponte, en
la cual no se trata del itinerario de la peregrinatio per se, sino mas bien de las obligaciones del
peregrino ejemplar. Aqui, el trovador dirige enérgicas criticas hacia un individuo caracterizado
por su avaricia, que llega al extremo de deshacerse de sus seres queridos®:

Quen seu parente vendia, ben fidalgu’ e seu sobrinho,
se tevess’ en Santiago boa adega de vinho,

tenho que x” o venderia

quen seu parente vendia.

(II: 5-8)

El top6nimo, en este caso, haria referencia, segun los editores*, a los votos realizados en Santia-
go, que implicaban la ofrenda de vino destinado a la mesa del arzobispo. En este sentido, el término
adega, segun Juarez Blanquer, deberia interpretarse no como “tienda”, sino como “ofrenda”. El debate
sobre la interpretacion precisa de estos versos ha encontrado una perspectiva solida en el analisis de
Russo, la cual sostiene que en este pasaje se manifiesta la voluntad del autor de poseer “en Santiago
boa adega de vinho” (v. 6), aludiendo a la ofrenda de vino nuevo y, por tanto, a su venta. No obstante,
el consumo de vino estaba estrictamente prohibido durante los periodos de ayuno impuestos por la
Iglesia, por lo que, al presentarse como penitente, el peregrino debia abstenerse de consumirlo. En
consecuencia, la venta de vino en Santiago durante dichos periodos podria interpretarse como “una
trasgressione per il viandante in orazione, astinenza e digiuno” (Russo 2004: 207-208).

Sin embargo, al mismo tiempo, esta practica era una fuente signiﬁcativa de ingresos, que
permitia a los viajeros acomodados concluir su viaje de manera decorosa. Por lo tanto, la alusioén
en cuestion parece referirse a Compostela no tanto como lugar de culto, sino como lugar de

32 Para un andlisis mds detallado de algunos casos destacados de ambigiiedad semadntica en la lirica gallego-portuguesa,
consulte Staffieri 2024.

33 Cfr. Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 143-151; roteirodigital, Cantigas > Quen seu parente vendia.
34 Cfr. Lapa 1970: 234; Panunzio 1992: 228-231; Judrez Blanquer 1988: 300-303.

23



Mariagrazia Staffieri

venta de vino, aunque la referencia a la peregrinacion estd siempre presente y, en este caso, se
puede considerar implicita. Aceptando las observaciones de Russo, el poeta haria referencia, por
un lado, al buen peregrino que no debe “ceder a las tentaciones” (es decir, al vino) y, por otro, a
si mismo, que expresa el deseo de tener ese vino y se convierte asi en portavoz de la transgresion
relacionada con la venta de dicha bebida. De hecho, el nexo entre las actividades comerciales y
la industria religiosa que gravitaba en torno al santuario era la principal fuente de crecimiento
econdmico para la ciudad de Santiago (§1).

7. El Camifio francés como “dicho popular”

No todas las referencias al itinerario de una etapa a otra del Camifio francés son susceptibles de ser
empleadas para describir un viaje espiritual del autor, ni aluden a un camino devocional ficticio.
De hecho, en el corpus lirico gallego-portugués, se puede identificar una categoria secundaria
de textos, en los que los trovadores delinean rutas entre las etapas del camino compostelano con
propositos no directamente relacionados con la devocion.

A pesar de no estar inscritos en un marco religioso y no ser citados “en funciéon” de la
peregrinacion, la simple mencion de estos lugares como coordenadas espaciales indica que for-
maban parte de un imaginario compartido, a veces asociado a la experiencia del viaje. En este
sentido, la evocacion de etapas cruciales del Camifio francés refuerza la idea de que se trataba
de una realidad interiorizada, arraigada en la cultura y en la percepcion comun del tiempo. El
empleo expresivo-enfitico de estos topénimos (particularmente la mencién de algunos seg-
mentos del camino) adquiere a veces un valor proverbial, util para formular hipérboles, juicios
y comparaciones.

En ocasiones, las expresiones en cuestion pueden ser consideradas auténticas féormulas idio-
maticas, originadas del uso cotidiano y consolidadas en la tradicién. En estas formulas, la distan-
cia entre dos ciudades del camino se convierte en una unidad simbdlica de medida, empleada para
reforzar un juicio o para enfatizar una idea con un efecto hiperbdlico. Este dato refleja la relevan-
cia que posee la experiencia de la peregrinatio en la conciencia colectiva: los lugares, considerados
familiares tanto para el autor como para su publico, se habian integrado en el lenguaje cotidiano,
convirtiéndose en elementos de un repertorio lingiiistico y lexical compartido que trasciende el
ambito estrictamente devocional.

Para examinar dichos casos, retomamos el camino desde Burgos. Tras atravesar la impor-
tante ciudad castellana y previo al arribo a Leon, el itinerario de los trovadores se ve interrumpido
a San Fagundo, ciudad hoy reconocida como Sahagun, ubicada en el sureste de la actual provin-
cia leonesa, y que se encuentra en el segmento del Camirio Francés comprendido entre Burgos
y Leon. Su relevancia como enclave religioso durante la Edad Media se atribuye no solo a una
capilla original del siglo IV (que ya ejercia como un foco de atraccion para los peregrinos), sino
también a las construcciones posteriores realizadas por los monarcas. Entre estas, cabe destacar
la construccion de una nueva iglesia por parte de Alfonso III, erigida con la funcion adicional
de servir como residencia para los monjes. Posteriormente, durante el reinado de Alfonso VI, se
designé precisamente este monasterio como puerta de entrada a la reforma cluniacense, lo que,

24



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

a efectos practicos, convirtio al monasterio en el mas importante del reino. La villa que después
fundé el propio monarca en torno a dicho monasterio (con su primer estatuto en torno a 1080)
gener6 una serie de disputas politicas entre los monjes y el municipio concernientes al ejercicio de
las funciones ciudadanas. A pesar de los conflictos internos, el crecimiento econémico y comercial
de Sahagun no se detuvo, gracias precisamente a las actividades artesanales y a la industria de la
peregrinatio, que tenia en esta ciudad un importante punto de apoyo®.

Las referencias que nos interesan aqui, asociadas con el territorio de San Fagundo, se rele-
van en dos cantigas de escarnio de Pero Garcia d’Ambroa, en las cuales el autor delinea dos rutas
ideales desde y hacia Santiago. El primer itinerario, descrito en De Pero Boo and’ ora espantado
(MedDB3 126.3), reproduce un Camifio francés invertido, que inicia en Santiago y concluye en

San Fagundo. El segundo itinerario imaginario, delineado en Pero d’ Armea, quando composestes
(MedDB3 126.11), empieza en San Fagundo y llega hasta San Felizes.

E com’ é traedor aqueste mundo: E, don Pedro, ponede-1h’ os narizes
em maao 4 quen sse d’ el muito fia: ca vos conselh’ eu o melhor que posso;
ca de Santiag’ atad San Fagundo e matarei htu par de perdizes,

mais ruidoiro omen non avia, que atan bel cuu com’ é esse vosso,

e dizen todos: “Quem-no assi visse ainda que o home queira buscar,

jazer peendo como sse dormisse, que o non possan en toda a terra achar,
ja d’ el mazela nunca perderia”. de San Ffagundo ata San Ffelizes.
(MedDB3 126.3, 11: 8-14) (MedDB3 126.11, 11: 8-14)

Los itinerarios trazados por el trovador en estas dos coblas se despliegan en una misma linea
semantico-formal, con el propésito de manifestar una opinion de forma hiperbélica. En concre-
to, el primer caso corresponde a un lamento burlesco por la muerte de un tal Pero Boo, personaje
que era repugnante tanto en vida como en muerte*. El autor afirma que no existia otro individuo
mas bullicioso que ¢l en el trayecto desde Santiago hasta San Fagundo?.

35 Los monarcas intervinieron en varias ocasiones para la reglamentacién de la gestion municipal: primero, en relacién con
los conflictos con el monasterio, con los estatutos de Alfonso VII en 1152 y de Alfonso X en 1255, y después con el trata-
do de Sahagun de 1158 entre Fernando II de Ledén y Sancho III de Castilla. Cfr. Barrero Garcia 1972: 392-397, 401-405
y 493-497.

36 Pero d’Ambroa juega aqui con los dos significados del verbo peer: tirarse un pedo/dar el iiltimo suspiro. Véanse las consi-
deraciones de Lopes 2016: II 376 sobre algunas posibles implicaciones religiosas de esta cantiga: “ndo ¢ impossivel que
esta composi¢do se inserisse num contexto politico concreto, interpretagio que parece depreender-se da forma como Pero
d’Ambroa alude a0 momento em que Pero Bom peeu, ou seja, quando cantavam os galos (v. 22), expressio que parece
remeter imediatamente para o campo da traicio (a partir do conhecido episédio biblico da trai¢io de S. Pedro)”. Cfr.
también roteirodigital, Cantigas > De Pero Boo and’ ora espantado: “Cantiga escatoloxica que explora o duplo sentido do
termo ‘peer’ (expeler gases e expeler a vida, morrer —un intercambio entre as actividades consideradas altas ou nobres e
aquelas tidas como baixas ou infames, tan habitual na Idade Media). Tritase dunha parodia do xénero ‘pranto’, modalidade
poética composta para lamentar a morte de alguén, valéndose da ocasion para lle facer o eloxio fiinebre”. A propdsito de
la identidad de Pero Béo, cfr. Marcenaro 2024b: 284.

37 Cfr. roteirodigital, Cantigas > De Pero Béo and’ ora espantado: “A expresion ‘de Santiago até San Fagundo’ (actual Saha-
gun, importante xornada no Camifio de Santiago) entra no rol daquelas formulas utilizadas en xeral polos trobadores co
proposito de indicar un espazo xeogréfico bastante extenso”.

25



Mariagrazia Staffieri

En esta linea se mueve también la segunda composicion, en la que la critica satirica se dirige
al trovador Pero d’Armea y a su decoracion del bel cuu, tal que lo convierte en el cuu mas destaca-
do que se puede encontrar desde San Fagundo hasta San Felizes®. Este ultimo toponimo —que
solo aparece en esta cantiga— serviria, junto con la mencion de San Fagundo, para situar tanto
a Pero d’Ambroa como a Pero d’Armea en el territorio castellano-leonés. A nivel geografico, la
critica ha expresado diversas incertidumbres sobre la identificacién de San Felizes: Lopes (2016:
IT 384) ha hipotetizado que podria tratarse de San Felices de los Gallegos, “localidade da provincia
de Salamanca, que fez parte do reino de Portugal a partir do Tratado de Alcanizes (1297) e até
1476”. Mis recientemente, Ron Ferndndez (2024e: 330) ha propuesto San Felices de Castilleria,
en Palencia, o San Felices de Calatrava, en Burgos. Una identificacién comin —la mas probable,
dada la referencia a San Fagundo (localidad del Camifio francés)— es San Felices de Montes de
Oca, también cerca de Burgos y etapa del Camino de Santiago.

8. Conclusiones

En los caminos cantados por los trovadores gallego-portugueses, el Camifio francés se manifiesta
como un hilo conductor latente, una presencia sutil y rica en alusiones topogrificas. El viaje de-
vocional a Santiago de Compostela —es evidente— no se presenta con la misma recurrencia que
otros motivos mas difundidos en esta tradicion lirica. Russo ya habia advertido esta realidad y, en
su opinion, las razones de esta eleccion podrian hallarse en una serie de factores politicos, econo-
micos y sociales. De acuerdo con la estudiosa, si bien la poesia en cuestion recibia su vitalidad de
las contribuciones culturales adquiridas a lo largo del camino de y hacia Santiago, posteriormente
se desarrollaria en torno a otros centros de agregacion, tales como las cortes o las pequenas rea-
lidades religiosas locales.

Por lo tanto, Compostela no se configuraba para los trovadores como una fuente de ingre-
sos, puesto que la Ecclesia no enfrentaba necesidades propagandisticas similares a las que podian
surgir en otras realidades religiosas de menor envergadura y con una menor afluencia de peregri-
nos¥. Sin embargo, los trovadores no parecen buscar en el camino de Santiago ningun fin propa-
gandistico, que podria estar representado mas bien por las visitas reales: hemos visto el caso del
viaje sagrado de Sancho IV narrado por Airas Nunez en MedDB3 14.3, del que el trovador quiso
ofrecer un manifiesto precisamente con motivo de la llegada del soberano. No obstante, es im-
portante destacar que estos signos no dejan de ser visibles en “una frantumazione in una miriade
di piccoli pellegrinaggi locali minori” (Russo 2004: 211), los cuales tienen como centro santua-
rios y localidades menos conocidas, a veces dispersas en zonas poco frecuentadas y, como se ha
observado, bastante dificiles de localizar en la actualidad (un caso paradigmatico es San Felizes).

Si bien las etapas del Camifio se conciben con el propésito de establecer el contexto para un
suceso que esta a punto de desarrollarse y narrarse, su funcion estructurante dentro del discurso
poético resulta evidente. Los toponimos, lejos de actuar como meras coordenadas geograficas, se

38 Cfr. Vieira/Moran Cabanas/Souto Cabo 2015: 152-154.
39 Cfr. Russo 2004: 201-202 y 210-213.

26



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

erigen como elementos que orientan la lectura, otorgando valor a la dindmica narrativa. Desde
esta perspectiva, podemos distinguir ciertas lineas de uso predominantes, que conforman un
mapa poctico articulado.

1. Cantigas in itinere, en las que el poeta-viajero cumple su peregrinaje a caballo por la ruta ja-
cobea. Pertenecen a esta categoria los textos MedDB3 2.6 (escarnio), en el que Afons’Eanes
do Coton sigue a una mujer; 75.3 (pastorela), donde Johan Perez d’Aboim recorre el Ca-
mifio francés y se encuentra con una pastora; 120. 51 (escarnio), en el que Pero da Ponte se
esta dirigiendo desde Burgos hasta Carrion cuando se encuentra con un infangon.

2. Cantigas de peregrinacion, oracion y ritos religiosos, en las que se hace referencia a un
viaje devocional y/o se ilustran escenas de oracion o celebraciones religiosas. Asi ocurre
en las cantigas de romaria de Airas Carpancho (MedDB3 11.10, en la que la joven se
dirige en Santiago por fazer oragon) y de Airas Nunez (14.3, que evoca la visita real de
Sancho IV en Compostela). Podemos incluir también 116.29 (pastorela) de Pedr’ Amigo
de Sevilha, que estd en Santiago en romaria cuando se encuentra con una pastora, y 22.7
(amigo) de Bernal de Bonaval, con la cuestion de la sagragon.

3. Cantigas del falso peregrinaje, en las que aparecen referencias a etapas del Camivio fran-
cés, como ocurre en los casos de escarnio de Johan Baveca (MedDB3 64.23) y de Martin
Soarez (97.28), que se burlan respectivamente de Pero d’Ambroa y de Sueir’Eanes.

4. Cantigas con toponimia incidental, que recuerdan lugares del Camirio de forma trans-
versal y por cuestiones no religiosas. Esto es sin duda el caso de las dos cantigas de Pero
d’Ambroa (MedDB3 126.3 y 126.11), pero también de 14.12 de Airas Nunez, en la que
la referencia a Santiago y a los peregrinos, aunque mas precisas que en los otros dos
ejemplos, no pretende situarse en un contexto devocional.

El analisis de las cuatro categorias revela como la lirica gallego-portuguesa se desplaza en el
seno de un paisaje marcado por el eco del viaje devocional. Los trovadores, en efecto, evocan de ma-
nera recurrente ciudades, santuarios y cruces de caminos, que se trasforman en coordenadas de un
horizonte espiritual compartido, inscrito en los textos con la naturalidad de quienes conocian esos
lugares, los habitaban o los atravesaban. Partiendo de esta geografia lirica, establecida sobre una to-
ponimia precisa, hemos intentado reconstruir un mapa de los lugares evocados en las cantigas, desde
los pequefios santuarios de Bonaval y Rocamador hasta los grandes centros como Burgos y Santiago.

El Camifio francés emerge asi no solo como un itinerario real, sino como un trazado cultural
que atraviesa la lirica, guiando a menudo de forma silenciosa su composicién. Si bien no se erige
siempre como el tema principal de la poesia, el camino emerge como matriz simbolica interiori-
zada: sus etapas delinean una topografia poética que entrelaza espacio, devocion e imaginario. En
este paisaje estratificado (fisico, espiritual y textual a la vez), el Camifio francés se presenta como
un escenario en el que los trovadores dan lugar a su canto, y a su vez, los lectores modernos se
ven invitados a releer esos versos también como un codigo cultural, implicito pero constante, de
la memoria del peregrinaje.

27



Mariagrazia Staffieri

Referencias bibliograficas
Barrero Garcia, Ana Maria (1972): “Los fueros de Sahagun”, Anuario de Historia del Derecho
Espaiiol 42, pp. 385-598.

Bermuidez Beloso, Marifia (2024a): “Caminho francés”. Marcenaro, Simone/Gonzdlez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 61.

Bermudez Beloso, Marina (2024b): “Carrion”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: I’Erma di Bretschneider, pp. 62-63.

Bermuidez Beloso, Marifia (2024c): “Leon”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 187-189.

Bermudez Beloso, Marifia (2024d): “Palenga”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: I’Erma di Bretschneider, p. 274.

Bermudez Beloso, Marifia (2024¢): “Pamplona”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 274-276.

Bermudez Beloso, Marifia /Marcenaro, Simone (2024): “Burgos”. Marcenaro, Simone/Gonzalez
Martinez, Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese

(XII-XIV secolo), Roma: L'Erma di Bretschneider, pp. 58-59.

Bertolucci Pizzorusso, Valeria (1992): As poesias de Martin Soares, Vigo: Galaxia.

Brea, Mercedes/Lorenzo Gradin, Pilar (eds.) (2021-): Base de datos da lirica profana galego-
portuguesa (MedDB3) v. 3.12, Santiago de Compostela: Centro Ramén Pifeiro para a
Investigacion en Humanidades [https://bernal.cirp.gal/ords/f?p=129:2] [ultima consulta:
22-07-2025].

Cohen, Rip (ed.) (2003): 500 Cantigas d’Amigo, Porto: Campo das Letras.

Corral Diaz, Esther (2010): “La touca como simbolo en la lirica gallego-portuguesa”, Bulletin of
Hispanic Studies LXXXVIL.1, pp. 43-58.

Cunha, Celso Ferreira da (1999): O Cancioneiro de Martin Codax. Gongalves, Elsa (ed.), Can-
cioneiros dos Trovadores do Mar, Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda, pp. 297-529.

Di Meo, Emanuele Filippo (2024): “Molide”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah
(eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 243-244.

Ferreiro, Manuel et al. (eds.) (2018-): Universo Cantigas. Edicion critica da poesia medieval galego-
portuguesa (UC), A Corufia: Universidade da Corufia [http://universocantigas.gal] [tltima
consulta: 22-07-2025].

Filgueira Valverde, Xosé (1969): Cancioneiriiio novo de Compostela, Vigo: Edicions Castrelos.

28



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

Gonzalez Diez, Emiliano (1983): El Concejo Burgalés (884-1369): marco historico-institucional,
Burgos: Ayuntamiento de Burgos.

Gonzalez Jiménez, Manuel (2004): Alfonso X el Sabio, Barcelona: Editorial Universidad de Sevilla.

Gutiérrez Garcia, Santiago (2006): Amor ¢ burlas na lirica trobadoresca. Un estudo das cantigas
parddicas galego-portuguesas, Sada: Ediciés do Castro.

Gutiérrez Garcia, Santiago (2009): “Las cantigas de santuario y la peregrinacion de Sancho IV a
Santiago”. Brea, Mercedes (ed.), Pola melhor dona de quantas fez nostro senhor: Homenaxe
d Profesora Giulia Lanciani, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 277-290.

Indini, Maria Luisa (ed.) (1978): Bernal de Bonaval, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.
Juérez Blanquer, Aurora (ed.) (1988): Cancioneiro de Pero Da Ponte, Granada: Ediciones TAT.

Lapa, Manuel Rodrigues (1970): Cantigas d’escarnho e de mal dizer dos cancioneiros medievais
galego-portugueses, Vigo: Galaxia.

Lopes, Graga Videira (ed.) (2016): Cantigas medievais galego-portuguesas. Corpus integral profano
(Littera), Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda [https://cantigas.fcsh.unl.pt/index.
asp] [dltima consulta: 22-07-2025].

Loépez Alsina, Fernando (2013): La ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Marcenaro, Simone (ed.) (2015): Afonso Anes do Coton. Cantigas, Roma: Carocci.

Marcenaro, Simone (2019): La lingua dei trobadores. Profilo storico-linguistico della poesia galego-
portoghese medievale, Roma: Carocci.

Marcenaro, Simone (2024a): “Castro”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Déborah (eds.),
Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma:
L’Erma di Bretschneider, p. 66.

Marcenaro, Simone (2024b): “Pero/Pedro Boo”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 284.

Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Déborah (eds.) (2024): Glossario onomastico e prosopo-
grafico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider.

Marroni, Giovanna (1968): “Le poesie di Pedr’ Amigo de Sevilha”. Annali dell’Istituto Universi-
tario Orientale X, pp. 189-340.

Martinez Pereiro, Carlos Paulo (2013): “Del alterorretrato (y/o del insidioso autorretrato) ga-
llego-portugués Nostro Senhor, com’eu ando coitado de Martin Soarez”, Medievalia 45, pp.
52-61.

Montero Santalha, José-Martinho (2000): “Algumas propostas de revisio textual das cantigas
trovadorescas”. Montero Santalha, José-Martinho, As rimas da poesia trovadoresca galego-
portuguesa: catdlogo e andlise [Tesis doctoral en Filologia Hispanica (Sec. Galego-Portugue-
sa)], A Coruna: Universidade da Coruiia, 3 vols., pp. 8-14, vol. 1 [https://www.academia.

29



Mariagrazia Staffieri

edu/32720645/Algumas_propostas_de_revis%C3%A3o0_textual_das_cantigas_trovado-
rescas_2000_] [altima consulta: 22-07-2025].

Moran Cabanas, Maria Isabel (2021): “Didatica interdisciplinar e mapeamento da poesia medie-
val em Santiago de Compostela”. Brazilian Journal of Development 7.1, pp. 4183-4195.

Nunes, José Joaquim (1959): Crestomatia Arcaica: excertos da literatura portuguesa desde o que
mdis antigo se conbece até ao século XVI: acompanbados de introducdo gramatical, notas e glos-
sdrio, Lisboa: Livraria Classica Editora.

Nunes, José Joaquim (ed.) (1973): Cantigas de Amigo dos Trovadores Galego-Portugueses, Lisboa:
Centro do Livro Brasileiro.

Panunzio, Saverio (ed.) (1992): Pero da Ponte, Poesias, Vigo: Galaxia.

Rettore, Carlo (2024a): “Fran¢a”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah (eds.), Glos-
sario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma: L'Erma
di Bretschneider, pp. 129-130.

Rettore, Carlo (2024b): “Nogueirol”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Déborah (eds.),
Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo), Roma:
L’Erma di Bretschneider, p. 256.

Ron Fernandez, Xosé Xabier (2024a): “Bonaval”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, p. 56.

Ron Fernandez, Xosé Xabier (2024b): “Estorga”. Marcenaro, Simone/Gonzalez Martinez, Débo-
rah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XTV secolo),
Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 108-109.

Ron Fernindez, Xosé Xabier (2024c): “Martin Soarez”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 227-229.

Ron Fernindez, Xosé Xabier (2024d): “Poio de Roldan”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: L’Erma di Bretschneider, pp. 305-306.

Ron Fernindez, Xosé Xabier (2024¢): “San Felizes”. Marcenaro, Simone/Gonzilez Martinez,
Déborah (eds.), Glossario onomastico e prosopografico della lirica galego-portoghese (XII-XIV
secolo), Roma: I’Erma di Bretschneider, p. 330.

Rucquoi, Adeline (2010): “Cluny, el camino francés y la reforma gregoriana”. Medievalismo 20,
pp. 97-122.

Russo, Mariagrazia (2004): “Il pellegrinaggio a Santiago nella lirica galego-portoghese”. Mancini,
Marco (ed.), Esilio, pellegrinaggio e altri viaggi, Viterbo: Sette Citta, pp. 201-218.

Souto Cabo, José Anténio (2012a), “En Santiago, seend albergado en mia pousada. Notulas trova-
dorescas compostelanas”, Verba 39, pp. 273-298.

30



Versos en viaje. Por el Camiiio francés con los trovadores

Souto Cabo, José Antonio (2012b): Os cavaleiros que fizeram as cantigas. Aproximagées as origens
socioculturais da lirica galego-portuguesa, Nitero6i: Editora da UFF.

Souto Cabo, José Antonio/Vieira, Yara Frateschi (2004): “Para um novo enquadramento histo-
rico-literdrio de Airas Fernandes, dito ‘Carpancho’™”, Revista de Literatura Medieval XVI.1,
pp- 221-277.

Staffieri, Mariagrazia (2024): “El cardcter sintactico de la ambiguitat seméntica en la lirica amo-
rosa gallego-portuguesa”, Revista de Filologia Romdnica 41, pp. 31-45.

Tavani, Giuseppe (ed.) (1964): Le poesie di Ayras Nunez. Edizione critica con introduzione, note e
glossario, Milano: Ugo-Merendi Editore.

Tavani, Giuseppe (1986): A poesia lirica galego-portuguesa, Vigo: Galaxia.

Vasconcelos, Carolina Michaélis de (ed.) (1904): Cancioneiro da Ajuda. Edicdo critica e comenta-
da, Halle: Niemeyer, 2 vols.

Vieira, Yara Frateschi (1999): En cas dona Maior. Os trovadores e a corte senhorial galega no século
XIII, Santiago de Compostela: Edicions Laiovento.

Vieira, Yara Frateschi/Moran Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2011): O amor
que eu levei de Santiago. Roteiro da lirica medieval galego-portuguesa, Noia: Editorial Toxo-
soutos.

Vieira, Yara Frateschi/Moran Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (2015): O Cam-
inbo poético de Santiago. Lirica galego-portuguesa, Sao Paulo: Cosac Naify.

Vieira, Yara Frateschi/Morian Cabanas, Maria Isabel/Rocha, Janaina Ferreira (2020): “Roteiro
virtual da lirica galego-portuguesa”. Barros Dias, Isabel/ Santos Alpalhao, Margarida/Pina,
Margarida Esperanca (eds.), O Medievalismo no século XXI, Berlin: Peter Lang, pp. 175-
195.

Vieira, Yara Frateschi/Moran Cabanas, Maria Isabel/Souto Cabo, José Anténio (eds.) (2025-):
Roteiro da Lirica Medieval, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compos-
tela [https://roteiroliricamedieval.gal/] [Gltima consulta: 22-07-2025].

Vielliard, Jeanne (ed.) (2004): Le guide du pélerin de Saint-Jacques de Compostelle: texte latine du
XIF siecle, édité et traduit en francais d’aprés les manuscrits de Compostelle et de Ripoll, Paris:
Librairie Philosophique J. Vrin.

Zilli, Carmelo (ed.) (1977): Joban Baveca, Poesie, Bari: Adriatica Editrice.

31



