Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana
e no Liber Sancti Iacobi (século XII)

Mariana Fonseca Barros - FLUP

Introdugio

No século XII, muitos cristaos deslocavam-se de Ocidente para Oriente, rumo & Terra Santa. Se-
guiam uma tradi¢do secular que os movia a visitarem os Santos Lugares' e que recebeu um novo
impulso apds a conquista crista de Jerusalém em 1099, ocorrida na sequéncia de vagas sucessivas
de peregrinos armados que ansiavam combater os “infiéis™, depois da prédica do papa Urbano
IT (1088-1099) no concilio de Clermont de 1095°. Ao movimento que ficou conhecido como a
Primeira Cruzada (1096-1099) seguiram-se virios outros (Riley-Smith 1986 ¢ 1997; Cardini
1971; Lock 2006: 139-150), motivados pela defesa dos territérios cristdos na drea conhecida na
historiografia como Outremer (Russo 2018: 32). Assim, Jerusalém, transformada em patriarca-
do, encontrava-se profundamente ligada a religiosidade, por um lado, e por outro a guerra que
permitia a dilatagao da fé crista, validada em diversos discursos que se iam construindo neste
periodo®.

1 Existem vérios relatos de peregrinagdes com destino a Jerusalém anteriores ao século XII (Micheau 1979: 79-104; Grabois
1998; Rucquoi 2012).

2 Nao era tanto uma luta contra o Isldo, mas genericamente contra os “infiéis” (Oliveira 2020: 45).

3 Os historiadores questionam se o sumo pontifice teria ou nio Jerusalém e os Santos Lugares como meta ou se o apelo que
langou teria um alcance mais abrangente (Flori 2003: 408-410; Lock 2006: 139; Cardini 1992: 117). De qualquer modo,
a ideia de uma expedi¢io ao Oriente ndo era uma novidade de Urbano II (Renzi 2023).

4 Importa saber que as palavras “Cruzada” e “cruzado” nio existiam quando se iniciou a Primeira Cruzada propriamente dita,
s6 comegando a ser utilizadas mais tarde, ao longo do século XII, sob as formas “crucesignati” e “crucesignatus” (Cardini
1992: 117; Niermeyer/Kieft 2002: I 371-372; Weber 2016: 221-234). Relativamente & discussio em torno destes termos
e a sua relagdo com as ideias de peregrinagio, Guerra Santa e “Reconquista” leiam-se os estudos de Thomas Deswarte
(2006: 67-90), Alexander Bronisch (2006: 91-113), Jean Flori (2006: 133-157), Cristopher Tyerman (1998), Carlos de
Ayala Martinez (2009: 220-223), Ernst-Dieter Hehl (1999: 145-159), Peter Lock (2006: 289-308), Benedetto Vetere
(2010: 81-110) e Pierre Sigal (1974: 5-47). Edmond Labande defendeu uma distingo entre cruzados e peregrinos dentro
do grupo de viajantes que visitavam Jerusalém no século XII (1958: 159-169), visio que Bernard Hamilton considerou
anacronica (1999: 135-144). Concretamente acerca do conceito de “Reconquista” devem ler-se as publicagdes de Martin
Rios Saloma (por exemplo, a de 2011).

32



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Escrita entre 1109 e 1149 por diversos conegos da Igreja de Santiago de Compostela, a His-
toria Compostellana (HC), crénica dos feitos do prelado Diego Gelmirez (1100-1140) em prol da
sua diocese, um dos principais trabalhos historiograficos peninsulares de Undecentos, ¢ contem-
porénea destas alteragoes’. Também o ¢ o conjunto de textos acerca do culto de S. Tiago conhe-
cido como Liber Sancti Iacobi (LSI), cuja autoria ¢ discutida, mas que poderd ter sido arquitetado
em ambiente compostelano ou pelo proprio Gelmirez, e elaborado por um ou varios autores ao
longo da primeira metade do século XII, sendo Aimerico Picaud a hipétese mais debatida entre
os investigadores®. Jd no concilio de Clermont de 1095 esteve presente o bispo de Iria-Compos-
tela Dalmécio (1094-1095), que talvez tenha assistido a prédica de Urbano II; logo em 1100, um
ano apos a tomada de Jerusalém aos mugulmanos, Gelmirez foi eleito bispo; a Segunda Cruzada
(1146-1149) decorreu durante o periodo de atividade do autor Pedro Marcio na HC; a Galiza
assistiu a saida de muitos peregrinos e cruzados em dire¢ao a Terra Santa e encontrava-se numa
das rotas que levavam viajantes do norte da Europa ao Oriente.

Entretanto, na Hispinia, vivia-se uma determinada conjuntura em certos aspetos seme-
lhante a do Mediterrdneo oriental: a luta armada contra os mugulmanos em territorio hispanico
ganhou um novo impulso na segunda metade do século XI, e voltaria a intensificar-se sob o rei-
nado de Afonso VII (1126-1157). Adicionalmente, em Compostela, Gelmirez estava empenhado
em atrair peregrinos a catedral da cidade e em valorizar a sua carreira eclesidstica. Apesar de ter
conseguido elevar a sua sé a arcebispado em 1120, nunca conseguiu transforma-la no patriarcado
do Ocidente, provavelmente o seu maior objetivo (Lopez Alsina 2013: 345; Diaz y Diaz 1999:
91-95)". De modo mais ou menos implicito, ambas as narrativas aludem a esse desejo do arcebis-
po com a referéncia s trés sés episcopais mais importantes —a do Oriente (Efeso), do Ocidente
(Santiago de Compostela) e do Centro (Roma)— ou aos apéstolos Jodo, Tiago e Pedro, que, res-
petivamente, as representariam (HC, II, 3.2; LSI, 1V, 19; Diaz y Diaz 1999: 95-96). De facto, es-
tes textos foram criados como parte de um programa de exaltagio da Igreja de Santiago de Com-
postela, cujo prelado procurava no Papado a legitimagao dos seus privilégios, sobretudo ancorada
na presen¢a do tumulo de S. Tiago em Compostela, um dos principais centros de peregrinagao
da Cristandade. J4 em vida de Gelmirez estavam assentes no Ocidente europeu virias rotas que
confluiam para este destino —elencadas no Livro V do LS[—, que agora se interligavam mais

5 Recorremos as edi¢des mais recentes do texto —a edi¢do critica latina e a sua tradugdo para castelhano— da responsabili-
dade de Emma Falque Rey (1988 ¢ 1994, respetivamente). A primeira tradugdo de Manuel Sudrez e José Campelo (1950)
contém uteis notas explicativas. Ainda que a autoria do texto tenha sido estudada por inimeros investigadores, as ideias
mais desenvolvidas e fundamentadas sobre este tema sio as de Fernando Lépez Alsina (2015).

6  Seguimos as edi¢des do LSI na sua mais completa versio, a do Codex Calixtinus: a edi¢io latina a cargo de Klaus Herbers
e Manuel Santos Noia (1998), ¢ a sua tradugio para castelhano da responsabilidade de Abelardo Moralejo, Casimiro Tor-
res ¢ Julio Feo Garcia, publicada em 1951 e reeditada mais tarde (1998). Acerca da complexidade da sua autoria, processo
de compilagio e cronologia da elaboragio, leiam-se os trabalhos de Fernando Lépez Alsina (2013), Klaus Herbers (1984)
e Manuel Diaz y Diaz (1988). Este ultimo investigador é uma das vozes que se pronunciaram sobre a dificuldade em
atribuir a obra a um autor concreto, que muitos consideraram tratar-se de Aimerico Picaud, oriundo da regiio de Poitou
(Aquitdnia), como foi o caso de Diego Catalin (2001: 160-238, 791-860).

7 A aspiragdo a sé patriarcal seria anterior a este governo, ja se encontrando implicita no titulo de “sedes apostolica” aplicado
a diocese compostelana no século X (Deswarte 2010: 253).

33



Mariana Fonseca Barros

estreitamente com aquelas que conduziam a Terra Santa, desenvolvendo-se uma “peregrinagao
circular” que unia os dois lugares (Castifieiras Gonzalez 2010: 40). Tendo em conta a importin-
cia destes fatores, que significado assume o topénimo “Jerusalém” nestas obras? Muitos foram
ja os estudiosos a pronunciarem-se sobre as noticias que encontramos nos dois textos relativas a
peregrinacio e a Cruzada direcionadas para o Oriente, dos quais se devem destacar Manuel Diaz
y Diaz (1999), Nicolas Jaspert (2008) ¢ Emma Falque Rey (2013). Todavia, as mengdes a Jerusa-
lém da HC nunca foram sistematizadas e avaliadas no seu conjunto, além de que a interpretagao
acerca de alguns dos episodios que as contém deve ser desenvolvida, de modo a articula-los com
as referéncias do LS a mesma cidade. A recolha de todas as alusdes ao topénimo nas duas fontes
narrativas ¢ essencial para compreender melhor o panorama cultural hispanico, e em especial o
compostelano, num momento em que numerosos grupos de soldados e peregrinos rumavam a
Terra Santa, paralelamente ao notavel crescimento da importancia de Compostela e da ameaga
almoravida na Peninsula Ibérica.

A trasladagio das reliquias de S. Tiago de Jerusalém para Compostela
Comecemos por ter em mente que a relevincia de Jerusalém para Santiago de Compostela pren-
de-se, antes de tudo, com o proprio desenvolvimento da cidade galega, que teve origem no des-
cobrimento do sepulcro de S. Tiago no século IX, apostolo que morrera em Jerusalém no ano 44,
segundo a tradi¢do biblica, e cujo corpo se trasladara depois para a Galiza. Na HC, a translatio ¢
narrada em dois capitulos da obra (HC, I, 1.1; II, 50.1), e no LSI ¢é relatada nos dois primeiros
capitulos do Livro III, com algumas diferengas entre eles (Lopez Alsina 2013: 367-368; Lopez
Alsina 2015: 128-134).

O primeiro relato da HC acerca da chegada do corpo de S. Tiago a Galiza, incluido no texto
por Munio Afonso, contém um pormenor relevante: o corpo fora trazido por alguns dos seus

»

discipulos “com a cabe¢a” (“cum capite”), enquanto uma das descri¢ées do LSI menciona que o
corpo chegara “inteiro” (LS, 111, 2). Este detalhe foi acrescentado a alguns relatos da trasladagio
como reagio ao regresso de Mauricio, bispo de Coimbra (1099-1108), a Hispania, em 1108, vin-
do da Terra Santa alegadamente acompanhado da cabega de S. Tiago Maior (Falque Rey 1994: 67,
266; Lopez Alsina 2015: 58)%. Este acontecimento entrava em contradi¢io com a veneragdo que se
fazia ao apostolo em Compostela, onde se acreditava que o seu corpo se encontrava inteiro. A ida
do bispo a Jerusalém, a sua descoberta da reliquia e a trajetoria do tesouro até chegar ao mosteiro
de Sao Zoilo, as maos da rainha Urraca (1109-1126) e finalmente as de Diego Gelmirez —que
em 1116 entra em Compostela, fazendo a populagao acreditar que levava consigo a cabega do
apostolo da cidade—, sio acontecimentos que ficaram registados na cronica compostelana pelo
mestre Geraldo, entre 1121 e 1124 (HC, I, 112). Fernando Lépez Alsina admite que Gelmirez
pretendeu provisoriamente que se acreditasse na autenticidade da reliquia de S. Tiago Maior de

forma que a revolta dos burgueses compostelanos, que enfrentava nesse ano de 1116, acalmasse

8  Francesco Renzi evidencia cabalmente como a trajetéria desta personagem demonstra a ligagdo que existia entre varios
territorios da Cristandade neste periodo, desmantelando a ideia de que alguns deles, como a Hispinia, seriam meras pe-
riferias (Renzi 2021).

34



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

momentaneamente. Passou a acreditar-se depois, com efeito, que a cabega em causa era a de S.
Tiago Menor (Lopez Alsina 2015: 58). No plano narrativo e no que respeita a Jerusalém, daqui
transitam reliquias para Compostela tanto num passado remoto como no tempo em que nasce a
HC. A trasladagio do corpo de S. Tiago nos inicios do Cristianismo conferira a Compostela a sua
centralidade na Cristandade enquanto importante destino de peregrinos. Na época de Gelmirez,
tendo este ji alcangado a dignidade de arcebispo (1120), procurou-se renovar a gléria da cidade
galega por intermédio de uma nova translatio de outra reliquia do apdstolo, que recebia neste
periodo grande veneragio em Jerusalém (Loépez Alsina 2013: 378). Havia que diminuir a impor-
tancia que tinha nesta cidade e salientar que a condi¢do de bispado que Compostela tivera era
ainda menos dignificante quando a diocese passara a possuir o corpo completo de um apéstolo,
tendo direito a ser promovida a um estatuto superior, provavelmente até mais elevado do que o
de arcebispado: o de patriarcado, que Jerusalém detinha. Isto ajuda a perceber melhor a aparente
contradi¢ao que existe entre a narrativa de Geraldo e a ¢ranslatio de Munio Afonso’.

Partida de peregrinos e cruzados da Galiza para Jerusalém
Mauricio foi um dos exemplos conhecidos de peregrinos que se ausentaram do noroeste peninsu-
lar para rumarem a Jerusalém na primeira metade do século XII. Ha noticias de outras persona-
gens do territério hispanico que o fizeram no mesmo periodo (Marques 2001: 101-121; Martins
1957: 125-146; Fernandez de Navarrete 1986; Rucquoi 2012). A HC da-nos a conhecer a partida
de alguns clérigos de Compostela para a Cidade Santa, bem como de condes importantes da
Galiza. De facto, a devogio a Jerusalém em Compostela, propiciada por Gelmirez, ¢ visivel, por
exemplo, na restauragio de uma igreja dedicada ao Santo Sepulcro, situada no lugar que antes se
chamava Otero de Potros e onde hoje se encontra a igreja de Santa Susana (HC, I, 15.5 ¢ 19), o
que significaria, para Ermelindo Portela, um “testimonio temprano de la recepcion y la acogida
de los ideales de la Cruzada” (Portela Silva 2016: 112; Jaspert 2008: 158).

Algumas jornadas constituem um meio para Gelmirez dar seguimento a negocios que decor-
riam com a curia papal, quer esta estivesse em Italia ou nas Galias. Na primeira metade de 1118,
o cardeal Pedro Diaz e o tesoureiro Pedro Andyaz partiram como peregrinos para a Terra Santa e
encontraram-se com o papa Gelasio IT (1118-1119), por esta altura ainda em Itdlia. A conjuntura
desse periodo era favoravel a Compostela, pois o papa era Joao de Gaeta, anterior chanceler e le-
gado papal na Hispania, que conhecia bem as aspiragées de Gelmirez. Segundo Geraldo, Gelasio
IT estava muito inclinado a aceder as pretensoes do compostelano, concretamente a trasladagao
da metropole de Braga para Compostela, tendo em conta a situagao que se vivia na Igreja nessa
altura: precisamente em 1118, o antigo arcebispo bracarense Mauricio “Burdino” fora eleito “an-
tipapa” Gregorio VIII (1118-1121), apoiando a fagao imperial. No entanto, Geldsio II comunicou
aos mensageiros que o real objetivo que os movia a passar pela sua corte era a peregrinagio que

9 A histéria de Geraldo também ¢ importante para sublinhar a superioridade de Compostela sobre Braga, lugar para onde
Mauricio, possivelmente, levaria as reliquias que reunira. Esta rivalidade ja é visivel no “pio latrocinio” ocorrido em 1102,
altura em que Braga ficou despojada de importantes reliquias depois de uma visita de Diego Gelmirez a cidade (HC, I, 15;
Barros 2018: 80-101).

35



Mariana Fonseca Barros

faziam ao sepulcro do Senhor e nao o assunto que com ele discutiram. Incitando-os a continuar
a viagem, informou-os igualmente de que aguardaria que o bispo compostelano enviasse legados
para com ele tratarem da elevagio da sé de Compostela (HC, II, 3.4). Ermelindo Portela supds
que seria um incentivo do Papado a peregrinagao de hispanos ao Oriente, um sinal positivo depois
dos primeiros indicios negativos que aparecem na cronica a respeito da posigio de Roma face a
corrente de peregrinos e cruzados que saiam da Hispania, deixando-a a mercé dos mugulmanos
(Portela Silva 2016: 107-109). Este discurso, porém, soa irénico depois de sermos informados
de que Gelmirez encarregara especificamente esses peregrinos de negociarem com o papa a con-
cessao da dignidade arcebispal. O papa parece transmitir uma critica implicita a conduta de Gel-
mirez, que misturava assuntos eclesidsticos com objetivos que pertenciam estritamente ao foro
espiritual, mas a carta de Gelsio II que se copiou de seguida nio menciona nenhuma ajuda que
se pudesse fornecer a Gelmirez ou revela sequer uma inclinago para negociar com o bispo (HC,
IT, 3.5; JL 6645"). Retém-se que Geraldo pretenderia sobretudo demonstrar a inclinagio papal
em despojar Braga de um privilégio para o conceder a Compostela, mas como na realidade tal era
dificil de conseguir —a diocese compostelana acabou por receber o privilégio que Mérida, sob
dominio sarraceno, detinha—, o cronista concebeu uma boa justificagio para a demora de Gelasio
IT, que, como o autor sabia quando escrevia, acabou por morrer sem que tivesse dado resposta a
pretensao de Gelmirez.

A despeito da suposta adverténcia de Gelasio II, os negocios do bispo continuaram entre-
lagados com a peregrinagdo a Jerusalém, como se pode ler noutros capitulos da HC. Aparente-
mente, 0s mesmos conegos encontraram-se com Geraldo na curia de Calisto II, que estava em
Saint-Gilles em junho de 1119, quando regressavam da Terra Santa. Parecem os mesmos, embora
haja uma pequena alteragao num dos nomes, que nao sabemos se poderd ser um engano —em vez
de Pedro Diaz, neste segundo capitulo trata-se de A. Diaz. E possivel que estes peregrinos aca-
bassem por passar de qualquer modo por Saint-Gilles no caminho de regresso, mas ¢ importante
notar que a paragem na curia do papa parece ter sido propositada para ajudar Geraldo na discus-
sao da elevagao de Compostela a arcebispado, sobretudo porque ja antes tinham sido incumbidos
de tratar deste assunto (HC, II, 10).

Alcangado este objetivo em 1120, o bispo precisou de concluir as conversagdes com Ca-
listo II por intermédio do envio de uma grande soma de dinheiro. Devido a guerra que decorria
entre a rainha de Ledo e Castela, Urraca, e o rei de Aragido, Afonso I (1104-1134), os viajantes
que apoiavam a rainha ou o seu filho Afonso Raimundes —e, por extensio, Diego Gelmirez—,
sofriam amiude perigos no caminho que passava pelos territorios controlados pelo aragonés; os
peregrinos e cruzados a caminho de Jerusalém, porém, poderiam ficar a salvo destes riscos. Deste
modo, Gelmirez enviou o dinheiro através de varios galegos que iam ao Oriente como cruzados
(“accepta cruce”). Foram escolhidos dois especialmente hdbeis e muito astutos, que distribuiram
o dinheiro pelos seus companheiros, ¢ a cada um destes calhou um nimero de ongas de ouro
correspondente aos anos de peniténcia de que ficariam livres —supomos que se trataria de uma

10 Os documentos papais citados neste estudo sdo acompanhados pelas referéncias a edicio de Jaffé et al. 1885-1889 (JL).

36



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

espécie de beneficio espiritual concedido por Gelmirez, tendo em conta que iam em peregrinagio.
Atravessaram o reino de Aragio e entregaram o dinheiro em Montpellier a monges cluniacenses,
que depois o levaram a Cluny, onde se encontrava o papa (HC, II, 16.1). O percurso habitual
nesta época dos que iam da Hispinia até Jerusalém era feito por terra, sobretudo até ao sul de
Italia, donde poderiam embarcar em portos apulianos (Micheau 1979; Birch 1998: 38-55, 61-65;
Webb 2002: 128-147).

Sabemos ainda gragas a Pedro Marcio que em 1124, depois de obter a confirmagio da legacia
nas provincias de Braga e de Mérida, Gelmirez enviou a Calisto II o privilégio provisorio que este
lhe fizera chegar, para que fosse selado. Com este documento teria de seguir a verba apropriada,
mas enquanto o privilégio foi enviado através de dois clérigos compostelanos —o cardeal Pedro
Fulcon e o conego Afonso Pérez—, o dinheiro (300 ongas de ouro) foi entregue a peregrinos
conhecidos. Contudo, nesta ocasido a medida do bispo nao foi suficiente, pois um dos peregrinos
foi assaltado por ladrdes e perdeu-se uma parte do dinheiro, embora nio se especifique que estes
eram aragoneses, atuando por motivos politicos (HC, II, 64.5).

Destas passagens compreende-se que se favorecia Compostela mesmo indo ao Oriente. Nao
existe propriamente um incentivo da peregrinagao a Jerusalém por si s6, mas antes um aprovei-
tamento dessas viagens, cujo itinerario seguia um determinado percurso coincidente no essencial
com o dos habituais legados de Gelmirez.

Um outro conjunto de capitulos respeita a ida de galegos laicos para Jerusalém, provavel-
mente movidos nao apenas por um objetivo religioso, mas também militar. Um deles ¢ apenas
identificado no texto como “infan¢ao Pedro”, que fez uma doagdo a Igreja compostelana em
1134 —uma parte da igreja de Santa Maria de Trasmonte— quando preparava a viagem (HC,
ITI, 40.3). Estas doagdes feitas a igrejas ou mosteiros por ocasido de peregrinagdes a Terra Santa
eram habituais nesta época (Ferndndez de Viana y Vieites 1991: 405-421; Gonzélez Rodriguez
1957). Antonio Loépez Ferreiro afirmou que Pedro poderia ser irmao de Ferndo Peres de Trava,
que efetivamente também doou uma parte daquela igreja a Diego Gelmirez (Lopez Ferreiro 1901:
IV 192-193; HC, III, 40).

As restantes noticias indicam-nos dois membros da aristocracia galega que estiveram em
Jerusalém e que prestaram determinado auxilio aos reis castelhano-leoneses em dois momentos
de desacordo entre estes e Diego Gelmirez. Os dois episddios apresentam muitas semelhangas
(Barros 2018: 54-59). No primeiro caso, o prelado contribuiu para a expedi¢io militar de Urraca
contra a sua irma Teresa, em 1121, acompanhando-a na invasio ao condado portucalense (HC, II,
40 e 42; Amaral/Barroca 2012: 216-220). No regresso a Galiza, deu-se uma reviravolta nos acon-
tecimentos e Urraca aprisionou o arcebispo, tomando dois dos seus castelos. As agoes da rainha
foram efetuadas com o apoio de alguns colaboradores, entre os quais o conde Rodrigo, o unico
a que Geraldo associa uma informagio concreta além do seu nome: “tinha regressado hi pouco
tempo de Jerusalém” (“perhendie Therosollmis redierat”; HC, 11, 42.2). Nio é possivel identificar
este conde com certeza —José Campelo e Nicolas Jaspert pensaram que se tratava de Rodrigo
Velaz, conde de Sarria, que se acredita ter estado no Oriente por volta de 1119 ou pouco depois
(Sudrez/Campelo 1950: 289; Jaspert 2008: 149-169; Torres Sevilla-Quifiones de Ledn 1999:

37



Mariana Fonseca Barros

71-72; Rucquoi 2012: 48). Sabe-se que Rodrigo Pérez de Trava, filho de Pedro Froilaz de Trava,
tambem esteve em Jerusalem, segundo Ermelindo Portela por duas vezes, ainda que somente date
a segunda do ano de 1138 (Portela Silva 2016: 110-111; Jaspert 2008: 155).

No segundo caso, Pedro Marcio relata uma outra invasio do condado portucalense ocorrida
em 1127, desta vez por iniciativa de Afonso VII. O rei foi igualmente acompanhado por Gelmirez
e usufruiu da contribui¢io que o arcebispo fez de guerreiros (HC, II, 85; Amaral/Barroca 2012:
227-228). Apods o regresso aos seus dominios, o monarca foi aliciado por inimigos do prelado
que queriam ver Gelmirez despojado do senhorio de Santiago. Por sua vez, Afonso VII precisava
de dinheiro, pois a semelhan¢a da sua mae tinha de lidar com uma grande instabilidade politica e
militar nos seus territorios. Assim, o rei exigiu a Gelmirez uma soma muito elevada de dinheiro e
ameagou prender algumas pessoas proximas do prelado; ainda assim, os traidores ofereceram-lhe
uma quantia superior em troca do afastamento de Gelmirez do seu senhorio. Foi nesse momento
que Afonso VII decidiu aconselhar-se junto de um “conde de Jerusalém, homem probo e ho-
nesto” (“comitem Ierosolimitanum probum et honestum uirum”), que se pronunciou a favor do
prelado e afirmou que ele proprio presenciara a maldade da mae do rei, Urraca, contra Gelmirez
(HC, 11, 86 ¢ 87).

Apesar de o seu nome nio nos ser revelado, Antonio Lopez Ferreiro pensou tratar-se de
Fernio Peres de Trava, que estivera duas vezes em Jerusalém e que tinha grande influéncia junto
de Afonso VII. Este conde viajara em 1147 e em 1152/1153, pelo que s6 a primeira peregrinagao
poderia ser do conhecimento de Pedro Marcio, que participou na composi¢ao da HC até 1149
(Lopez Ferreiro 1901: IV 132, 268-269; Lopez Sangil 2002: 97-98). Emma Falque Rey acrescen-
tou como hipdteses o conde Rodrigo, o anterior cimplice da rainha, ou o infan¢ao Pedro acima
mencionado (2013: 421). O certo ¢ que seria galego ou estaria proximo da corte régia, pois o
conhecimento que tinha dos acontecimentos ocorridos na Galiza ¢ notdrio. Da mesma familia
dos Trava, outros membros foram a Jerusalém ou pelo menos expressaram esse desejo através de
doagdes (Ferndndez de Viana y Vieites 1991; Torres Sevilla-Quifiones de Ledn 1999), pelo que a
probabilidade de algum dos nobres referidos na cronica compostelana pertencer aos Trava ¢ muito
elevada'.

Relativamente aos dois ultimos capitulos mencionados, ¢ relevante observar a tendéncia,
quer de Geraldo quer de Pedro Marcio, de precisarem que ambos os aristocratas tinham esta-
do em Jerusalém, selecionando essa informagdo para a aditarem a identificagao desses galegos,
mesmo que esse facto pudesse ser posterior ao episédio narrado. Fazem-no ao relatar momentos
em que os reis de Ledo e Castela precisavam de auxilio, tanto pratico como de aconselhamento,
em dois episddios que sdo idénticos em varios aspetos. A sua presenca em Jerusalém, fosse pela
realizagdo de uma das mais importantes peregrinagdes do periodo ou pela participagio na defesa
ou alargamento dos territorios latinos no Oriente, constituiria um fator de prestigio social que

11 Nicolas Jaspert considera que esta tendéncia tinha que ver com os conflitos que alguns membros do grupo mantinham
com Gelmirez e a necessidade de procurarem outros centros de espiritualidade (2008: 159-161), enquanto Manuel Anto-
nio Castifieiras Gonzdlez evoca os intercimbios, designadamente artisticos, entre Compostela e Jerusalém permitidos pela
presenca de nobres importantes em ambos os santudrios (2010: 46-48).

38



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

os destacaria e lhes conferiria influéncia, particularmente quando estava em causa a relagao deli-
cada entre os monarcas e o prelado compostelano, independentemente da posi¢do que tomassem
quanto a este ultimo —enquanto o conde Rodrigo participa numa conjura contra Gelmirez, o
conde de Jerusalém anénimo defende-o junto do rei.

A correspondéncia dos patriarcas jerosolimitanos dirigida a Diego Gelmirez

Os objetivos louvaveis das viagens a Jerusalém poderiam ter incutido também em Gelmirez o
dever de libertar os piratas ingleses apés uma batalha em que sairam derrotados pelos galegos,
deixando-os partir para a Terra Santa (HC, I, 76). Assim lembrou Ermelindo Portela, que tam-
bém destacou este episodio como um momento em que os ideais de Cruzada e de “Reconquista”
se cruzam na HC, ainda que “bajo la curiosa forma de la pirateria”, tendo em conta que tanto os
mugulmanos como os cruzados ingleses eram vistos como piratas pelos cronistas compostelanos,
naquilo a que o autor chama os “efectos materiales de Cruzada y Reconquista” visiveis na cronica
(Portela Silva 2016: 103-106).

Efetivamente, Gelmirez estava ciente da necessidade de enviar soldados para o Oriente:
Geraldo transcreveu para a cronica compostelana uma carta de Veramundo ou Gormundo de Pi-
cquigny (1118-1128), escrita no inicio da década de 20 (HC, 1II, 28; Richard 1976). O patriarca
de Jerusalém real¢a a situagdo dificil em que se encontravam os cristdos nesta cidade, consti-
tuindo esta carta um valioso documento que nos fornece informagées em primeira mao da dura
realidade que se vivia no Médio Oriente apos o sucesso da Primeira Cruzada. Fica claro que os
cristaos dos Estados latinos que se criaram apds 1099, e particularmente a Cidade Santa, eram
constantemente intimidados por mugulmanos ao seu redor, em concreto da Babilonia (Bagdade),
Ascaldo, Assur (Tiro) e Damasco, pelo que se apelava a ajuda do Ocidente, que em primeiro lugar
seria militar, mas provavelmente também financeira. Jean Richard estabeleceu um paralelismo
entre esta carta ¢ as decisdes que se tomaram no concilio da Naplouse de 16 de janeiro de 1120,
onde se discutiram as contrariedades que a sociedade crista enfrentava no Oriente: havia pobreza,
fome e caréncia de contingentes armados que proporcionassem seguranga as populagdes (Richard
1976: 426-430). A reagio mugulmana a ocupagio crista fazia-se sentir, come¢ando nas camadas
religiosas de cidades como Alepo e Damasco (Elisséeft 1993).

O conteudo de uma outra carta do patriarca Estévao de la Ferté ou de Chartres (1128-1130),
enviada em 1129 ou 1130 (Richard 1976; Castineiras Gonzdlez 2010: 46-47), ¢ completamente
distinto. Parece ter como unico proposito tratar de negocios com a sé compostelana, que ja seriam
antigos, pois Estévao comega por agradecer os beneficios que Gelmirez tantas vezes concedera
ao Santo Sepulcro, pedindo de seguida que lhe fosse entregue a igreja de Nogueira, situada na
diocese de Compostela (Sudrez/Campelo 1950: 459; Castifieiras Gonzdlez 2010: 46-47). Men-
ciona igualmente o seu enviado, o clérigo Aimerico, que certamente estaria incumbido de reco-
lher rendas e propriedades para o Santo Sepulcro, qui¢d ndo somente junto de Diego Gelmirez
(HC, 111, 26.1). Alguns autores destacam também o desejo expresso por Estevio de formar uma
“confraternitas” entre as duas Igrejas (Castifieiras Gonzdlez 2010: 46-47; Jaspert 2008: 162-164).
Jean Richard encarou esta missiva como uma continuidade da carta anterior, na medida em que,

39



Mariana Fonseca Barros

alguns anos apods os rogos de Veramundo, o Santo Sepulcro passara a beneficiar de varias proprie-
dades em todas as dioceses da Hispania e do sul do reino de “Fran¢a”, nas quais se incluia a igreja
de Nogueira (Richard 1976; Jaspert 2008: 158-159; JL. 7318).

As ajudas militares e financeiras que o Oriente requeria podemos juntar o desejo do Oci-
dente de possuir reliquias vindas de Jerusalém, nomeadamente ligadas a vida de Cristo, que muito
prestigiavam grandes santuarios que competiam com a Terra Santa, como Roma e Compostela
(Costa/Nascimento 2021). Esta ideia foi desenvolvida por Manuel Castifieiras, que admitiu que
Gelmirez teria interesse em comunicar com os patriarcas muito devido a esta procura de engran-
decimento da sua catedral. Com efeito, como relata a HC, Urraca ofereceu a Gelmirez outras
reliquias vindas de Jerusalém além da cabega de S. Tiago, entre elas um pedago do sepulcro
de Cristo, também trazido por Mauricio em 1108 e deixado no mosteiro de Sio Zoilo (HC, I,
112.2). Aquele investigador avanca ainda que um Lignum Crucis de prata (HC, 11, 57), oferenda
da rainha e hoje conservado numa das capelas da catedral, foi porventura um presente de Estévao,
enviado através de Aimerico, conego do Santo Sepulcro (Castifieiras Gonzalez 2010: 46-48)2.
Como ¢ habitual nesta obra, nio conhecemos as cartas que circularam em sentido contririo,
nem eventuais pedidos que Gelmirez fizesse, por seu turno, aos patriarcas. Mas recordemos que
pouco antes da chegada da missiva de Veramundo, entre 1118 ¢ 1119, dois conegos compostela-
nos estiveram em Jerusalém, e que este mesmo patriarca referiu na sua carta um correspondente,
nomeado apenas pela letra “R.”, que lhe trouxera noticias de Compostela (HC, II, 28).

Da parte de Gelmirez, os contactos eram certamente promovidos, até porque se pretendia
que se pensasse no arcebispo como o grande recurso dos seus contemporineos mais importantes
nas suas aspiragdes: embora em situagoes distintas, ambos os patriarcas escreveram com o intui-
to de pedir algo ao prelado, pelo que estes documentos colocavam a Igreja compostelana como
“una hermana de las grandes iglesias patriarcales de la cristiandad” (Jaspert 2008: 166-167). Nao
esquegamos que um dos objetivos de Gelmirez era precisamente o de ascender a patriarca, e a
proximidade com os lideres espirituais do Oriente outorgava-lhe elevada notoriedade. Também
neste sentido deveriamos entender a atribui¢ao de alguns excertos do LS ao patriarca Guilherme
(1130-1145) (LSL, 1, 22, 27) e o facto de Jerusalém surgir no final do texto como um dos locais
onde este se escreveu, bem como o proélogo do primeiro Livro, onde o papa Calisto II consagra a
obra, para que fosse revista, 20 mesmo patriarca®’, a abadia de Cluny e a Gelmirez, que assim se
colocava ao lado das institui¢des e figuras eclesiasticas mais proeminentes da sua época.

Incentivo da peregrina¢do compostelana e da Cruzada hispanica

Se por um lado as partidas para a Terra Santa desde a Galiza tinham grande relevincia no
meio compostelano, por outro ¢ nitido o desencorajamento dessas viagens noutras passagens
da HC. Na década de 20 vemos Gelmirez a persuadir Bernardo, o tesoureiro da sua Igreja, a

12 Clérigo, alids, que alguns identificaram com Aimerico Picaud (Jaspert 2008: 166-169; Catalan 2001: 807-808, 856), o
que, na perspetiva destes investigadores, ligaria o cabido de Jerusalém a composi¢ao do LSI.

13 A incongruéncia entre o periodo do pontificado de Calisto IT (1119-1124) e o do governo de Guilherme (1130-1145)
poderia indicar que se pensava no patriarca Gormundo/Veramundo (1118-1128) (Fita/Fernandez-Guerra 1880: 49).

40



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

desistir da viagem a Jerusalém'. Pedro Marcio explica que o arcebispo receava que as obras da
catedral sofressem com a auséncia do tesoureiro, mas nitidamente se pode ler como Gelmirez
substituiu aquela peregrinagao por privilégios para a sua propria sé: aquilo que Bernardo qui-
sesse doar ao Santo Sepulcro e a outros Lugares Santos seria enviado através de mensageiros,
enquanto o dinheiro que gastaria na jornada seria empregue na compra de um ornamento
para a catedral de Compostela. O tesoureiro seguiu esse conselho e adquiriu um valioso calice
de ouro vindo de Toledo. Em contrapartida, recebeu de Gelmirez as mesmas prerrogativas que
teria se tivesse peregrinado até a Terra Santa, sendo absolvido dos seus pecados (HC, III, 8 e
9).

Na parte composta por Munio Afonso, existem algumas admoestagdes de Pascoal II (1099-
1118) relativamente aos hispanos que partiam para Jerusalém, nos primeiros anos do episcopado
de Gelmirez, tendo em conta o perigo almoravida que era permanente na Peninsula Ibérica (HC,
I, 9.2 € 10.2; JL. 5839 e JL 5861). Numa das missivas, enviada ao rei Afonso VI (1065-1109),
segundo o manuscrito que Emma Falque Rey seguiu para a sua edi¢do critica, Pascoal II diz ter
visto soldados hispanos em trinsito para Jerusalém (HC, I, 9.4; JL 5840; Falque Rey 1994: 88;
Falque Rey 1988: 25). Além disso, o sumo pontifice refere que o rei de Leao e Castela o infor-
mara sobre a situagdo dos seus territorios, o que talvez tenha levado alguns autores a pensar que o
monarca teria pedido ao papa que interviesse no sentido de interditar a movimentagdo de cruzados
hispanos (Torres Sevilla-Quifiones de Ledén 1999: 70; Fernandez de Navarrete 1986: 37-38). O
mesmo papa repete estes apelos numa outra carta dirigida a todos os subditos do rei Afonso VI,
cuja data nao ¢é consensual (HC, I, 39; JL 5863; Sudrez/Campelo 1950: 96; Fernandez de Navar-
rete 1986: 37-38). Esta missiva vem precedida na cronica por um texto possivelmente redigido
na cdria romana, que menciona o mesmo assunto (HC, I, 38; Falque Rey 1994: 146; Sudrez/
Campelo 1950: 95, 96).

A inclusao de virias cartas de Pascoal II sobre este tema poderia revelar da parte de Munio
Afonso uma preocupagdo com a situagao que se vivia na regiao de fronteira nos primeiros anos
do século XII, embora a transcri¢ao de documentos seja caracteristica do estilo deste cronista,
havendo uma grande diversidade tematica nas missivas papais que Munio copiou. De qualquer
modo, existia de facto nesta época uma tendéncia dos papas para incitar a guerra frente ao Islio
em solo hispﬁnico em troca de promessas espirituais, o que levou muitos invcstigadores a refletir
sobre a comparagio que o Papado estabeleceria entre Cruzada no Oriente e “Reconquista”, ou
mesmo sobre a possibilidade de os papas pregarem uma Cruzada hispanica”. Esta equiparagao
acaba por ser assumida abertamente por Calisto II com a bula Pastoralis oficii (JL. 7116) e no 1
Concilio de Latrao, em 1123.

14 1124, segundo Adeline Rucquoi (2012: 48-49) e Manuel Diaz y Diaz (1999: 90).

15 Para alguns autores, a formagio da ideia de Cruzada hispénica seria anterior ao concilio de Clermont de 1095 (Vetere
2010: 99-100; Flori 2003: 406). Richard Fletcher ndo aceitou que se pudesse considerar a guerra contra o Islao no espago
peninsular como uma Cruzada antes do final do século XI, uma vez que apenas Urbano II e Pascoal II teriam comegado
a conceber essa luta como idéntica & que decorria na Palestina e na Siria (Fletcher 1984: 297-299). Vejam-se ainda as
publicaces de Alexander Bronisch (2006) e Benjamin Weber (2016).

41



Mariana Fonseca Barros

E na sequéncia destes acontecimentos que, segundo varios historiadores, Gelmirez teria feito
o mesmo num concilio compostelano realizado a 18 de janeiro de 1125%. Pedro Marcio informa
o leitor dessa inten¢io do prelado (HC, II, 78.1) e copia de seguida o édito relativo ao concilio,
onde se pode ler o apelo a que se abrisse um caminho nas regides da Hispania até ao Sepulcro do
Senhor, caminho que era “mais breve e menos laborioso” (“breuius et multo minus laboriosum”),
do mesmo modo que os cavaleiros de Cristo o tinham feito até Jerusalém, atribuindo-se indulgén-
cias plendrias a quem participasse na jornada ou tivesse capacidade para enviar combatentes (HC,
IT, 78.2). O texto nao esta isento de duvidas: Richard Fletcher considerou que se tratara de um
chamamento a Cruzada na Hispania sem precedentes (Fletcher 1987: 43; Justo Ferndndez 2001:
43; Jaspert 2008: 153). José Luis Martin viu neste discurso a inten¢do de que se conquistasse Mé-
rida, indispensavel para preservar a dignidade metropolitana que a s¢ de Compostela tinha desde
1120 (Martin 1996: 227-228). Manuel Diaz y Diaz detetou neste concilio alusdes a peregrinagio
compostelana devido as referéncias ao perdao que se conseguiria como se se fosse a Jerusalém, pre-
ferindo-se, além disso, a Cruzada hispanica (Diaz y Diaz 1999: 89). Numa outra perspetiva, Carlos
de Ayala Martinez encarou este concilio como a “apoteose de Gelmirez”, que pretendia afirmar-se
como lider da Igreja hispanica, incitando a uma Cruzada na Hispania a partir da qual se libertaria a
Terra Santa (Ayala Martinez 2008: 413-415). Para Ermelindo Portela, ficara patente como Cruzada
e “Reconquista” se identificavam, aludindo-se a guerra peninsular enquanto forma de se atingir
Jerusalém, presumivelmente visando incursoes no al-Andalus e a sua continuagao por via maritima
até a Palestina. O autor aventa até que o cronista responsavel por esta parte da obra poderia conhe-
cer alguns planos para se avangar na conquista de territorio, uma vez que jd escrevia nos anos 40 e,
efetivamente, verificaram-se nesta altura sucessos militares cristdos relevantes (Portela Silva 2016:
118-121; Pallares Méndez/Portela Silva 2006: 271-286).

Por nosso lado, cremos que uma outra hipdtese seria entender o discurso de Gelmirez no
sentido figurativo. Assim, empreender a guerra contra os inimigos do Cristianismo dentro da
Peninsula Ibérica seria um outro meio de atingir Jerusalém, isto ¢, espiritualmente, nao sendo
necessario partir numa longa jornada. E, com efeito, o arcebispo concedia compensagdes a quem
estivesse disposto a participar na empresa, as mesmas que atribuiria se, na realidade, os hispanos
fossem ao Oriente. Inclinamo-nos, por isso, a concordar com a opiniao de Jaime Justo Fernandez,
que ndo interpreta o texto de forma literal, mas atenta principalmente na meng¢do a concessio
de indulgéncias (Justo Ferndndez 2001: 42-43)". De resto, a outorga de beneficios espirituais ji
havia sido referida por Gelmirez num concilio anterior, realizado na primavera de 1124. Dessa vez
eram concedidos a todos os que na Hispania morressem ao acometerem contra um violador da
Paz de Deus ou 20 renunciarem as armas no mesmo contexto, “‘como se morressem a caminho
de Jerusalém” (“ac si in Hierosolimitano itinere mortuus esset”) (HC, II, 71.1)*. Ainda assim,

16 Na interpretagio de Fernando Lopez Alsina, seria o ano de 1126 (1999: 224-225).

17 Este mecanismo foi utilizado por outras figuras do espago peninsular no mesmo periodo, como Afonso Henriques, que
pretendia ter efetivos que defendessem o seu territorio na fronteira (Marques 2001: 119).

18 O regime de indulgéncias compostelano foi-se construindo progressivamente desde essa época a semelhanc¢a do romano

(Lépez Alsina 1999: 224-225).

42



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Jaime Justo Fernindez ndo acredita no interesse de Diego Gelmirez na guerra peninsular junto
a fronteira, evocando a distdncia a que a Galiza e o arcebispo estavam da zona fronteiri¢a com o
Islao (Justo Ferndndez 2001: 42-43)%.

No Livro IV ou Historia Turpini do LSI*, as duas “Cruzadas” sio equiparadas numa carta
supostamente elaborada pelo papa Calisto II (1119-1124), forjada para ser datada do dia 25 de
margo de 1123, quando decorria o I Concilio de Latrao (LSI, IV, 26 = Herbers/Santos Noia 1998:
appendix D; JL 7111; Herbers 2011: 124-127; Loépez Alsina 2013: 362-363): Carlos Magno teria
inaugurado a Cruzada na Hispania e o arcebispo Turpin de Reims teria proclamado a concessao
de indulgéncias, num concilio nessa cidade, aos que se integrassem nesse movimento. Seguindo
esse exemplo, Urbano II apelara 2 Cruzada em Jerusalém no encontro de Clermont de 1095. Por
seu lado, como vimos, a HC invoca as campanhas militares contra os mugulmanos hispanos a
semelhanca das que se organizavam na Terra Santa. Apesar da diferenga, ambas as narrativas tém
o mesmo proposito no que respeita a hierarquia da Igreja hispanica: ao ligar a “Reconquista” ao
imperador carolingio, libertador da Peninsula Ibérica e simultaneamente peregrino jacobeu, o LS/
subordinava a Hispania ao apostolo S. Tiago e, por extensdo, ao bispo de Compostela, contraria-
mente as ideias neogoticas que sustentavam a supremacia de Toledo, conforme explicou Carlos
de Ayala Martinez. Na HC, a intervengao de Gelmirez nos concilios de 1124 e 1125 extravasava
os limites do seu poder, pois no primeiro proclamou a Paz de Deus em todo o reino da Hispania
e no segundo pregou para todo o povo cristao, quando era apenas legado papal nas provincias de
Meérida e de Braga (Ayala Martinez 2008: 415 e 2020: 13-14; Sudrez/Campelo 1950: 383; Justo
Fernandez 2001: 34-41). Além do desejo de possuir prerrogativas mais altas do que as que tinha
—a legacia em toda a Hispénia, a primazia ou o patriarcado®—, acentuava-se a preeminéncia de
Santiago de Compostela na luta contra os sarracenos, silenciando-se o papel de Toledo.

As ideias plasmadas no LSI acerca da Cruzada jerosolimitana vao ainda mais longe: esta
nao so imitava as campanhas encetadas por Carlos Magno em solo ibérico, como também se fazia
gragas a ajuda concedida por S. Tiago. Solicitada por um cruzado de linhagem francesa que lutava
contra o “infiel” na Terra Santa, essa ajuda deveria ser reconhecida com a peregrinagdo em dire¢ao
a Galiza (LSI, 11, 9).

E curioso que na HC nao haja referéncias a peregrinagio feita em sentido inverso, de Je-
rusalém para Compostela. Quando Geraldo fala do culto ao apéstolo fora da Hispania, nao alude
a territorios a leste da Alemanha e da Itdlia (HC, 11, 50.1). Jd no LSI diz-se que entre os peregri-

19 Acerca da orientagio do prelado de Compostela relativamente a guerra contra os Almoréavidas e a realiza¢io da Cruzada,
bem como o “programa ideoldgico” que Ermelindo Portela atribui aos dois concilios, leia-se a biografia que dedicou a
Diego Gelmirez (2016: 99-121).

20 Em concreto sobre esta narrativa, consulte-se o trabalho de Santiago Lopez Martinez-Morés (2002).

21 Neste sentido, Bernard Reilly notou que o arcebispo aspiraria a possuir a legacia em toda a Peninsula Ibérica ou a digni-
dade de primaz (1982: 197-198). Por seu turno, Ermelindo Portela entendeu que o prelado se dirigia intencionalmente ao
reino da Hispénia, isto ¢, ao espago que pertencia ao dominio dos reis (2016: 120). Sobre a natureza do concilio de 1125,
José Barreiro Ferndndez afirma que se tentou que fosse “nacional” (1970: 517) e Fernando Rodamilans Ramos refere a
sua dimensdo “universal”, provavelmente em resposta a bula de Calisto II que promulgava uma Cruzada hispanica (2020:

111-114).

43



Mariana Fonseca Barros

nos que visitavam a cidade galega encontravam-se os de Jerusalém, os de Antioquia e outros vin-
dos de territorios orientais (LS7, I, 17). Um outro conjunto de capitulos, incluindo o do cruzado
francés, contém o relato de varios milagres de S. Tiago, realizados entre 1101 e 1104 em auxilio
de peregrinos que iam ou vinham de Jerusalém e enfrentavam os perigos de uma viagem mariti-
ma. Estes milagres certificam o medo que se vivenciava nestas jornadas, nao s no que respeitava
ao mar em si e as tempestades que ameagavam os viajantes, mas também aos mugulmanos que
controlavam partes do Mediterrineo (LSI, 11, 7, 8, 9 e 10). Esta protecio do apéstolo poderia ser
entendida como um favorecimento dessas desloca¢des (Rucquoi 2012: 47), mas em quase todos
os milagres referidos os peregrinos salvos pelo apdstolo visitam o seu sepulcro em agradecimento;
e até se refere, num deles, a contribui¢io financeira para as obras da catedral de Compostela. Nas
palavras de Nicolas Jaspert, “la ciudad santa fue utilizada para subrayar tanto la amplitud geogra-
fica de la devocién a Santiago como la importancia de su culto” (Jaspert 2008: 166-168). Da mes-
ma opinido, Manuel Diaz y Diaz assinalou como Roma e Jerusalém se encontram em segundo
plano na literatura jacobeia, de modo a real¢ar a peregrinagio compostelana (Diaz y Diaz 1999).
Isto ndo invalida que no Livro I do LS se reconhega a importancia das duas peregrinagdes, que
sdo caracterizadas em conjunto: quem regressava de Jerusalém trazia a folha de palmeira, assim
como quem visitava Santiago de Compostela levava a vieira, significando a primeira o triunfo so-
bre os vicios e a segunda as boas obras e 0 amor ao préximo (LSI, I, 17), descartando-se o papel
da jornada que levava a Roma, e que teria menos adeptos por esta altura (Birch 1998: 150-186).

Conclusoes

A maioria das informagoes sobre Jerusalém das duas principais narrativas compostelanas da pri-
meira metade do século XII favorece Compostela relativamente a Cidade Santa. Por um lado, a
Historia Compostellana nao esconde a enorme relevincia que Jerusalém tinha para o Ocidente
pouco tempo depois da Primeira Cruzada. As reliquias que de 14 chegavam —acima de tudo as do
apostolo S. Tiago— e os peregrinos e cruzados que para la partiam vao construindo na narrativa
um foco de orientagao da espiritualidade da época e um modelo de peregrinagio para o cristéo,
em concreto o galego. Estas viagens colocam-se no plano internacional, visto partirem tanto
da Galiza como de Inglaterra, e serem objeto de interveng¢do por parte do Papado, funcionando
como um fator de distingao social no seio da nobreza galega. Além disso, a luta que decorria
na Peninsula Ibérica entre cristaos e mugulmanos toma como paradigma a Cruzada direcionada
para o Oriente, nomeadamente no que se refere a concessio de indulgéncias. Por outro lado,
Jerusalem ¢ principalmente fonte de prestigio para Compostela, na medida em que as reliquias
1a adquiridas lhe permitem competir com outras sés ibéricas e ambicionar regalias junto dos pa-
pas, e a correspondéncia enviada a Diego Gelmirez pelos patriarcas ajuda a cimentar a imagem
deste prelado como um seu igual, e como a primeira figura da Igreja hispanica. As deslocagoes a
cidade revertem em propriedades para a sua diocese ou sio instrumentalizadas com o intuito de
procurar importantes privilégios junto da Santa S¢, sendo especialmente tteis para o transporte
mais ou menos seguro de dinheiro através de regides temidas pelos legados do bispo. Esta jornada
ganhava, portanto, duas dimensoes —a espiritual/penitencial e a negocial. O prelado procuraria

44



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

advertidamente aqueles que partiam da Galiza como peregrinos ou cruzados, que jd eram seus
conhecidos e que se destacavam por serem competentes e dissimulados. Noutros momentos, es-
tas viagens sao desincentivadas para se reterem recursos humanos e financeiros usados na guerra
hispénica contra o perigo almoravida, na valoriza¢io da peregrinagiao compostelana e no enrique-
cimento da catedral com a doagdo de ornamentos. Neste contexto, Jerusalém surge como uma
meta abstrata que os hispanos podiam atingir sem sairem dos seus territorios.

O Liber Sancti lacobi atesta, do mesmo modo, a vantagem de Compostela face a Cidade
Santa. Sem deixar de sublinhar como a jornada ao Oriente e a compostelana eram similares em
varios aspetos e que a primeira deveria ser protegida, esse amparo ¢ sempre resultado da agao
de S. Tiago. Consequentemente, requer uma manifestagio pratica da devogao ao apdstolo, quer
seja por meio da peregrinagdo a Galiza, quer até com o contributo para a prossecugdo das obras
da catedral de Santiago de Compostela. No dmbito bélico, a Cruzada em Jerusalém, encorajada
e sancionada pelo mesmo apostolo, era conduzida como aquela que, segundo a tradigdo veicula-
da pelo texto, libertara o seu timulo na Galiza séculos antes. Diego Gelmirez e o seu contorno
procuravam, assim, reagir a popularidade que o outro extremo do Mediterraneo ia ganhando.

Bibliografia
Amaral, Luis Carlos/Barroca, Mario Jorge (2012): A condessa-rainha: Teresa, Lisboa: Circulo de
Leitores.

Ayala Martinez, Carlos de (2008): Sacerdocio y Reino en la Espaiia Altomedieval: iglesia y poder
politico en el occidente peninsular, siglos VII-XII, Madrid: Silex.

Ayala Martinez, Carlos de (2009): “Definicién de cruzada: estado de la cuestion”. Clio & Crimen
6, pp. 220-223.

Ayala Martinez, Carlos de (2020): “;Reconquista o reconquistas? La legitimacién de la guerra
santa peninsular’. Revista del Centro de Estudios Histéricos de Granada y su Reino 32, pp.
3-20.

Barreiro Fernindez, Jos¢ Ramoén (1970): “Concilios provinciales compostelanos”. Composte-
llanum 15.4, pp. 511-552.

Barros, Mariana Fonseca (2018): A imagem de “Portugal” na Historia Compostellana (século XII),
tese de Mestrado, Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto.

Birch, Debra (1998): Pilgrimage to Rome in the Middle Ages: continuity and change, Woodbridge:
The Boydell Press.

Bronisch, Alexander Pierre (2006): “En busca de la guerra santa. Consideraciones acerca de un
concepto muy amplio (el caso de la Peninsula Ibérica, siglos VII-XI)”. Baloup, Daniel/Jos-
serand, Philippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sainte. Guerre, idéologie et religion dans
espace méditerranéen latin (XIe-XIIle sicle). Actes du Colloque international tenu a la Casa
de Veldzquez (Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le
Mirail, pp. 91-113 [DOI: https://doi.org/10.4000/books.pumi.41358].

45



Mariana Fonseca Barros

Cardini, Franco (1971): Le Crociate tra il mito e la storia, Roma: Istituto di Cultura Nova Civitas.

Cardini, Franco (1992): “Cruzada y peregrinacion”. Viajeros, peregrinos, mercaderes en el Occidente
Medieval. XVIII Semana de Estudios Medievales. Estella, 22 a 26 de Julio de 1991, Pamplona:
Gobierno de Navarra Departamento de Educacion y Cultura, pp. 115-120.

Castifieiras Gonzilez, Manuel Antonio (2010): “Compostela, Bari y Jerusalén: tras las huellas
de una cultura figurativa en los Caminos de Peregrinacion”. Ad Limina. Revista de Inves-
tigacién del Camino de Santiago y de las Peregrinaciones I, pp. 15-51 [DOI: http://dx.doi.
org/10.61890/adlimina/1.2010/10].

Catalan, Diego (2001): La épica espaiiola. Nueva documentacion y nueva evaluacién, Madrid: Fun-
dacion Ramén Menéndez Pidal.

Costa, Paula Pinto/Nascimento, Renata Cristina de Sousa (2021): A Visibilidade do Sagrado. Re-
liquias Cristds na Idade Média, 2* edigao, Curitiba: Editora Appris.

Deswarte, Thomas (2006): “Entre historiographie et histoire: aux origines de la guerre sainte
en Occident”. Baloup, Daniel/Josserand, Philippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sain-
te. Guerre, idéologie et religion dans Uespace méditerranéen latin (Xle-XIIle siécle). Actes du
Collogue international tenu a la Casa de Veldzquez (Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Tou-
louse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 67-90 [DOI: https://doi.org/10.4000/
books.pumi.413438].

Deswarte, Thomas (2010): Une Chrétienté romaine sans pape: 'Espagne et Rome (586-1085), Par-
is: Classique Garnier.

Diaz y Diaz, Manuel C. (1988): EI Cddice Calixtino de la Catedral de Santiago: estudio codicoldgico
y de contenido, com a colaboragio de Maria Araceli Garcia Pifieiro e Pilar del Oro Trigo,
Santiago de Compostela: Centro de Estudios Jacobeos.

Diaz y Diaz, Manuel C. (1999): “Las tres grandes peregrinaciones vistas desde Santiago”. Caucci
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del IIT Congreso Inter-
nacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 81-97.

Elisséeff, Nikita (1993): “The Reaction of the Syrian Muslims after the Foundation of the
first Latin Kingdom of Jerusalem”. Shatzmiller, Maya (ed.): Crusaders and Muslims in
Twelfth-Century Syria, Leiden/Nova Iorque/Colénia: Brill, pp. 162-172 [DOI: https://doi.
org/10.1163/9789004477513_01 1].

Falque Rey, Emma (ed.) (1988): Historia Compostellana, Turnhout: Brepols (Corpus Christiano-
rum. Continuatio Medievalis, vol. 70).

Falque Rey, Emma (trad.) (1994): Historia Compostelana, Madrid: Ediciones Akal.

Falque Rey, Emma (2013): “Peregrinos y peregrinacién a Compostela y Jerusalén en el s. XII a la
luz de la Historia Compostelana”. Beltrin Cebollada, José Antonio et al. (ed.): Otium cum

dignitate: Estudios en homenaje al profesor José Javier Iso Echegoyen, Zaragoza: Universidad de
Zaragoza, pp. 417-426.

Fernandez de Navarrete, Martin (1986): Espaiioles en las Cruzadas, Madrid: Polifemo.

46



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Fernandez de Viana y Vieites, José Ignacio (1991): “Documentos sobre peregrinos gallegos a Je-
rusalén en la Edad Media”. Estudios Mindonienses 7, pp. 405-421.

Fita, Fidel/Fernindez-Guerra, Aureliano (1880): Recuerdos de un viaje a Santiago de Galicia, Ma-
drid: Imprenta de los Sres. Lezcano y Comp®.

Fletcher, Richard Alexander (1984): Saint Jamess Catapult. The Life and Times of Diego Gelmirez
of Santiago de Compostela, Oxtord: Oxford University Press.

Fletcher, Richard A. (1987): “Reconquest and crusade in Spain c. 1050-1150”. Transactions of the
Royal Historical Society 5.37, pp. 31-47.

Flori, Jean (2003): “Jerusalén y las Cruzadas”. Le Goff, Jacques/Schmitt, Jean-Claude (eds.):
Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid: Akal, pp. 401-412.

Flori, Jean (2006): “La formation des concepts de guerre sainte et de croisade aux Xle et XIle
siecles: prédication papale et motivations chevaleresques”. Baloup, Daniel/Josserand, Phi-
lippe (eds.): Regards croisés sur la guerre sainte. Guerre, idéologie et religion dans Uespace médi-
terranéen latin (Xle-XIlIe siécle). Actes du Colloque international tenu a la Casa de Velazquez
(Madrid) du 11 au 13 avril 2005, Toulouse: CNRS-Université de Toulouse-Le Mirail, pp.
133-157 [DOL: https://doi.org/10.4000/books.pumi.41378].

Gonzalez Rodriguez, Angel (1957): “Galicia y los Santos Lugares en el Medievo”. Compostella-
num 2.2, pp. 208-217.

Grabois, Aryeh (1998): Le pélerin occidental en Terre Sainte au Moyen Age, Paris/Bruxelles: De
Boeck Université.

Hamilton, Bernard (1999): “The way to Rome and Jerusalem pilgrim routes from France and
Germany at the time of the crusades”. Caucci von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santi-
ago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, Santiago de
Compostela: Xunta de Galicia, pp. 135-144.

Hehl, Ernst-Dieter (1999): “Cruzada y peregrinacion bajo el signo de la Imitatio Christi”. Caucci
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso In-
ternacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 145-159.

Herbers, Klaus (1984): Der Jakobskult des 12. Jabrbunderts und der «Liber Sancti Jacobi». Stud-
ien tiber das Verhdltnis zwischen Religion und Gesellschaft im boben Mittelalter, Wiesbaden:
Steiner.

Herbers, Klaus/Santos Noia, Manuel (eds.) (1998): Liber Sancti Iacobi. Codex Calixtinus, San-
tiago de Compostela: Xunta de Galicia.

Herbers, Klaus (2011): “Historia Compostellana’ und ‘Liber Sancti Jacobi’ — Die Uber-
lieferung pipstlicher Schreiben zwischen historiographischer Propaganda und prag-
matischer Schriftlichkeit im 12. Jahrhundert”. Herbers, Klaus/Fleisch, Ingo (eds.):
Erinnerung — Niederschrift — Nutzung. Das Papsttum und die Schriftlichkeit im mi-
ttelalterlichen Westeuropa, Berlin: Walter de Gruyter, pp. 119-136 [DOI: https://doi.
Org/10.1515/9783110253719.119].

47



Mariana Fonseca Barros

Jafté, Philippus et al. (ed.) (1885-1889): Regesta pontificum romanorum ab condita ecclesia ad
annum post Christum natum MCXCVIII, Leipzig: Veit, 2 vols.

Jaspert, Nicolas (2008): “Peregrinos gallegos a Palestina y las relaciones entre los cabildos de
Compostela y Jerusalén en el siglo XII”. POTESTAS. Revista del Grupo Europeo de Investi-
gacion Historica 1, pp. 149-169.

Justo Fernandez, Jaime (2001): “Los Concilios Compostelanos de Diego Gelmirez”. Revista Es-
paiiola de Derecho Candnico 58.150, pp. 9-50.

Labande, Edmond René (1958): “Recherches sur les pelerins dans 'Europe des XIe et XIle sie-
cles”. Cahiers de Civilisation médiévale 2, pp. 159-169.

Lock, Peter 2006): The Routledge companion to the Crusades, London: Routledge [DOI: https://
doi.org/10.4324/9780203389638].

Loépez Alsina, Fernando (1999): “Afos Santos Romanos y Afios Santos Compostelanos”. Caucci
von Saucken, Paolo Giuseppe (dir.): Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso In-
ternacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 213-242.

Lopez Alsina, Fernando (2013): “Diego Gelmirez, las raices del Liber Sancti Jacobi 'y el Cddice
Calixtino”. O século de Xelmirez, Consello da Cultura Galega, pp. 301-386.

Lopez Alsina, Fernando (2015): La Ciudad de Santiago de Compostela en la Alta Edad Media, 2* edi-
¢do, Santiago de Compostela: Consorcio de Santiago/Universidad de Santiago de Compostela.

Lopez Ferreiro, Antonio (1901): Historia de la Santa A. M. Iglesia de Santiago de Compostela,
Santiago de Compostela: Seminario Conciliar Central, tomo 4.

Loépez Martinez-Moris, Santiago (2002): Epica y Camino de Santiago: en torno al Pseudo-Turpin,
A Coruna: Edicios do Castro.

Loépez Sangil, José Luis (2002): La nobleza altomedieval gallega: la familia Froilaz Traba, A Co-
rufna: Toxosoutos.

Marques, José (2001): “Peregrinos e peregrinacées medievais do ocidente peninsular nos cami-
nhos da Terra Santa”. Ramos, Luis de Oliveira/Ribeiro, Jorge Martins/Polonia, Amélia
(coords.): Estudos em homenagem a Jodo Francisco Marques, Porto: Faculdade de Letras da
Universidade do Porto, pp. 101-121, vol. II.

Martin, José-Luis (1996): “Reconquista y Cruzada”. Studia Zamorensia 3, pp. 215-241.

Martins, Mario (1957): Peregrinagoes e Livros de Milagres na nossa Idade Média, 2* edigao, Lisboa:

Edi¢coes Brotéria.

Micheau, Frangoise (1979): “Les itinéraires maritimes et continentaux des pelerinages vers Jéru-
salem”. Occident et Orient au Xe siécle: actes du 1Xe Congres de la Société des bistoriens mé-
diévistes de I"Enseignement Supérieur Public. Dijon, 2-4 juin, 1978, Paris: Les Belles Lettres,
pp- 79-104.

Moralejo, Abelardo/Torres, Casimiro/Feo Garcia, Julio (trads.) (1998): Liber Sancti Jacobi: “Co-
dex Calixtinus”, reedi¢do preparada por Xosé Carro Otero, Pontevedra: Xunta de Galicia.

48



Os contactos entre a Galiza e Jerusalém na Historia Compostellana e no Liber Sancti lacobi (século XlII)

Niermeyer, Jan Frederik/Van de Kieft, C. (eds.) (2002): Mediae latinitatis lexicon minus, 2* edigao
revista, Leiden/Boston: Brill, vol. 1.

Oliveira, Luis Filipe (2020): “Os tempos da cruzada, da conversio e do martirio”. Caetano, Joa-
quim Oliveira/Macias, Santiago (eds.): Guerreiros ¢ Mrtires. A Cristandade ¢ o Isldo na
formagdo de Portugal, Lisboa: Museu Nacional de Arte Antiga/Imprensa Nacional-Casa da
Moeda, pp. 44-53.

Pallares Méndez, Maria del Carmen/Portela Silva, Ermelindo (2006): “Compostela y Jerusalén:
Reconquista y cruzada en el tiempo de Diego Gelmirez”. Minguez Fernandez, José Maria/
Ser Quijano, Gregorio del (coords.): La Peninsula en la Edad Media: treinta afios después.
Estudios dedicados a _José-Luis Martin, Salamanca: Universidad de Salamanca, pp. 271-286.

Portela Silva, Ermelindo (2016): Diego Gelmirez (c. 1065-1140). El béaculo y la ballesta, Madrid:
Marcial Pons.

Reilly, Bernard Francis (1982): The Kingdom of Ledn-Castilla under Queen Urraca (1109 1126),
Princeton: Princeton University Press.

Renzi, Francesco (2021): Mauricius Bracarensis archiepiscopus, quae est civitas Hispaniae: le fonti
narrative europee sull arcivescovo di Braga e antipapa Gregorio VIII Maurizio “Burdino” (sec-
oli XII-XIII), Porto: CITCEM-Centro de Investigagio Transdisciplinar Cultura, Espago e
Memoria [DOI: https://doi.org/10.21747/9789898970329/mau].

Renzi, Francesco (2023): “A Cristianizagdo da guerra na Idade Meédia (séculos VI-XI)”. Itinera-
rium 69.229, pp. 93-124.

Richard, Jean (1976): “Quelques textes sur les premiers temps de I’Eglise Latine de Jérusalem”.
Orient et Occident au Moyen Age: contacts et relations (XIIe-XVe s.), London: Variorum
Reprints, pp. 420-430.

Riley-Smith, Jonathan (1986): The First Crusade and the idea of the Crusading, London: Athlone
Press.

Riley-Smith, Jonathan (1997): The First Crusaders, 1095-1131, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Rios Saloma, Martin Federico (2011): La Reconquista. Una construccién historiogrdfica (siglos
XVI-XIX), Madrid: Marcial Pons.

Rodamilans Ramos, Fernando (2020): “Los concilios legatinos de Diego Gelmirez (1121-1125)”.
Pulido, Manuel Lazaro/Morujao, Carlos (eds.): Pensar la Edad Media cristiana. Concilios,
conciliarismo y teologia en la Edad Media... (y otros estudios), Madrid: Sindéresis, pp. 95-116.

Rucquoi, Adeline (2012): “Peregrinos de Espafia a Jerusalén y Roma (siglos X-XIII)”. Caucci von
Saucken, Paolo Giuseppe (ed.): Peregrino, ruta y meta en las peregrinationes maiores. VIII
Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp.
41-60.

Russo, Luigi (2018): I crociati in Terrasanta. Una nuova storia (1095-1291), Roma: Carocci Edi-
tore.

49



Mariana Fonseca Barros

Sigal, Pierre André (1974): Les marcheurs de Dieu: pélerinages et pélerins au Moyen Age, Paris:
Armand Colin.

Sudrez, Manuel/Campelo, José (trads.) (1950): Historia Compostelana, o sea Hechos de D. Diego
Gelmirez, primer arzobispo de Santiago, Santiago de Compostela: Editorial Porto.

Torres Sevilla-Quifiones de Ledn, Margarita C. (1999): “Cruzados y peregrinos leoneses y caste-
llanos en Tierra Santa (ss. XI-XII)”. Medievalismo 9, pp 63-82.

Tyerman, Christopher (1998): The invention of the Crusades, Toronto: University of Toronto
Press.

Vetere, Benedetto (2010): “Europa Mediterranea: Peregrinos y guerreros, peregrinos guerreros”.
Ad Limina. Revista de Investigacion del Camino de Santiago y de las Peregrinaciones 1, pp.
81-110 [DOI: http://dx.doi.org/10.61890/adlimina/1.2010/21].

Webb, Dianna (2002): Medieval European pilgrimage, c. 700-c. 1500, Houndmills/New York:
Palgrave [DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-4039-1380-7].

Weber, Benjamin (2016): “El término ‘cruzada’ y sus usos en la Edad Media. La asimilacion
lingiiistica como proceso de legitimacion”. Ayala Martinez, Carlos de/Henriet, Patrick/
Palacios Ontalva, J. Santiago (eds.): Origenes y desarrollo de la guerra santa en la Peninsula
Ibérica. Palabras e imdgenes para una legitimacion (siglos X-XIV), Madrid: Casa de Veldz-
quez, pp. 221-234.

50



