Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual
dos franciscanos santiagueses nunha analise comparativa'

Lua Blanca Garea Garrido — Universidade de Santiago de Compostela

1. Introducion

A finais do século pasado, un artigo de Luis Garcia Ballester confirmaba o papel central compos-
telan no conecemento dos saberes cientificos dentro da peninsula ibérica no s. XIII ao pofier de
manifesto a presenza de tres studia das ciencias naturais na cidade composteld desconecidos até
aquel momento: os conventos de franciscanos e dominicos e a sede episcopal (1996: 152). Asi,
o documento facia que o investigador reconsiderase algunhas cuestiéns sobre o interese destas
ordes (1996: 146) pola filosofia natural e as matematicas, relacionadas coa astronomia e a astro-
loxia, a metafisica ou a xeometria, e determinase que a sua orixe non debia situarse nos anos 60
dese século nas zonas de Cartaxena e Murcia, tal como se pensaba até¢ aquel momento, senén que
tifian a sua orixe uns corenta anos antes € no noso territorio (1996: 153).

A fonte grazas 4 que xorde esta hipotese ¢ o fol. 1r do manuscrito Citta del Vaticano, Biblio-
teca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 659 (en adiante Vat. Lat. 659), no que temos noticia dunha
serie de préstamos bibliograficos entre a sede episcopal e os mosteiros de franciscanos e domi-
nicos relativos a materias da filosofia natural®. Este intercambio de obras, utilizadas polos frades
mendicantes compostelans cun obxectivo posiblemente orientado ao seu estudo e divulgacion,
non ten unicamente importancia pola sta existencia en si ou pola constataciéon dun cambio nas
orixes dos estudos cientificos por parte dos mendicantes hispanicos, senén que ten tamén o seu
papel e razén de ser nun contexto moito mdis amplo.

A pesar da exactitude e completeza do traballo de Garcia Ballester, existen ainda moitas
incognitas sobre o desenvolvemento dos estudos naturais nestes centros compostelans, algunhas

1 Esta publicacién forma parte dun proxecto de tese financiado polas Axudas de apoio 4 etapa predoutoral da Conselleria
de Educacion, Ciencia, Universidades e Formacién Profesional da Xunta de Galicia (ED481A), asi como do proxecto
LETRA (Lectura, comentario y traduccién de autores clisicos en la Edad Media hispdnica: estudio, edicidn y catilogo;
PID2024-157100NA-100).

2 Biblioteca Apostélica Vaticana, Vat. Lat. 659, fol. 1r. Dixitalizado en: https://digi.vatlib.it/mss/detail/Vat.lat.659 [Gltima
consulta: 06/10/2025].

51



Lua Blanca Garea Garrido

das cales foron xa postas de manifesto no final da publicacién do devandito investigador (1996:
164), relacionadas co proceso de nacemento e conformacion destes studia, as particularidades da
actividade levada a cabo, a procedencia das obras que incluiu o seu corpus cientifico e literario ou
a sua desaparicion, pois a partir de 1230 non volvemos ter noticia deste labor. Neste sentido, un
dos problemas para tratar de resolver estes aspectos adoita ser precisamente a falta de testemunos
que avalen ou permitan afondar na cuestion. Asi, as circunstancias obrigan a utilizar perspectivas
e metodoloxias alternativas que permitan achegarse ao estudo destes centros e do papel de San-
tiago como parte da historia da ciencia ibérica.

Neste sentido, unha das vias de aproximacion 4 cuestion ¢ a analise comparativa. Este en-
foque non ¢ novo dentro da traxectoria do estudo desta materia, o propio Garcia Ballester (1996:
159-160) xa ponia en relacidn os centros composteldns cos de Oxford ou Paris®. Asi, o presente
traballo desenvolvera unha nova interpretacion en forma de proposta metodoloxica, facendo unha
relectura dos casos comparados con anterioridade e analizando outros dous non estudados ata
agora, contribuindo asi 4 hipotese de que a metodoloxia comparativa representa unha técnica util
para afondar nesta tradicion cando o estado da cuestion e fontes primarias non permiten extraer
novas conclusiéns sobre a materia e posibilitando tamén situar contextualmente de forma mdis
precisa o noso caso de estudo principal®.

Esta aproximacion metodoloxica estard dividida en catro partes. A primeira expofierd o
obxecto de estudo de base, ¢ dicir, o caso composteldn. As restantes seccions estin centradas nos
tres obxectos de comparacion: os centros de Oxford e Paris, o caso francés do Vallis Viridis e o
caso italiano de Sarnano. No primeiro dos casos, o de Oxford e Paris, a comparacion vén dada
pola propia andlise do Vat. Lat. 659 fol. 1r por parte de Garcia Ballester (1996: 159-161), quen
a pesar de non realizar un estudo comparativo como tal, considera aspectos relacionados entre
estes ambitos, sendo a razén principal do cotexo entre eles o seu periodo de actividade intelectual
a principios do s.XIII e o uso compartido de determinadas obras ou materias.

En segundo lugar serdn obxecto de comparacion o caso compostelan e o do chamado Vallis
Viridis, un dos primeiros conventos franciscanos parisienses, que aparece na primeira das analises
do Vat. Lat. 659, feita por De Bruyne en 1930. Nela, o autor poiia en dubida que o corpus de
obras cientificas utilizado polos frades mendicantes de principios do s. XIII puidese pertencer a

3 Matizamos, con todo, que ainda que realmente os frades dominicos santiagueses tomaron tamén parte nesta cuestion,
como serd manifestado, este estudo estard centrado unicamente nos seus irmans franciscanos debido 4 imposibilidade de
incluir as duas perspectivas nestas paxinas. Desta forma, entenderemos os casos dos franciscanos e dominicos de Oxford
e Paris mencionados por Garcia Ballester como un unico bloque, pero comparindoo unicamente co caso franciscano
santiagués. Con todo, pofiemos de relevo a anilise completa de Garcia Ballester, que incluia a perspectiva dos dominicos
parisienses de Saint-Jacques (Garcia Ballester 1996: 146, 152-153, 160).

4 Neste sentido compre ter en conta as aportaciéns de Capelli (2013) sobre os estudos comparativos ¢ a literatura medieval,
considerando cuestidons como o alcance de diferentes disciplinas que engloba hoxe o estudo da literatura medieval, desta-
cando asi a sta faceta interdisciplinaria e transversal, e sendo a perspectiva cultural comparativa de axuda para o afonda-
mento nestes estudos. Temos asi mesmo en conta certas limitaciéns ou dificultades no referente 4 andlise comparativa no
contexto da literatura medieval, como foron postas de manifesto por Dominguez Prieto (2005), asi como as consideraciéns
de Holmes e Standen (2015) sobre a necesidade de examinar os estudos medievais dende unha perspectiva comunicativa
diferente da eurasidtica e os achegamentos 4 cuestion baixo a premisa de “What was >global« in the Middle Ages?”.

52



Cando Compostela comungou coa ciencia

un convento hispano debido ds prematuras datas recollidas, de ai que a pesar de estar sinaladas en
eras hispanicas obviase ese matiz e situase o corpus na segunda metade do século e non na pri-
meira e, ademais, aportase a lectura de Vallis Viridis en lugar de Vallis Dei, que pofieria o foco non
en Santiago, sendn neste convento franciscano francés, que foi nun primeiro momento situado en
Saint-Denis e pouco despois trasladado a Saint-Germain (De Bruyne 1996: 230). Asi, ainda que
esta erronea identificacion fora xa corrixida coa publicacion de Castro (1993), compre reflexionar
sobre as similitudes e diferencias entre os dous casos.

O ultimo obxecto de comparacion nesta andlise ¢ o do mosteiro franciscano de Sarnano,
en Macerata (Italia), pero a xustificacion para a comparacion con este caso ¢ signiﬁcativamente
diferente das anteriores. Ainda que esta cuestion sera explicada en detalle no apartado correspon-
dente, a relacion indirecta entre os dous espazos xeograficos vén dada pola producion cientifica de
Pedro o Galego, bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267 pero de orixe galega, do que conservamos
tres obras, parte dunha das cales pode atoparse hoxe no devandito Sarnano.

2. Todos os caminos levan a Compostela
Tal e como xa expoiiia Garcia Oro (2006: 17-22), os mendicantes chegan ao territorio peninsular
no s. XIII baixo duas premisas: como peregrinos a Santiago e como misioneiros para o Islam,
asentandose nas principais vias de comunicacion Xacobeas, ¢ dicir, en direccion a Santiago, con-
cretamente en lugares como Vitoria, Burgos, Leén ou Oviedo. Estes asentamentos tefien unha
natureza urbana e estratéxica, e o caso particular de Santiago ten unha especial importancia por
ser a cidade que neste momento o representa todo: ¢ metropole e padroado relixiosos, senorio
territorial e meta de tédolos camifios (Garcia Oro 2006: 22).

A temperd creacion destes mosteiros provoca posteriormente o desenvolvemento de diver-
sas teorias sobre o seu xurdimento. No caso composteldn, a creacion dos mosteiros franciscano e
dominico se relaciona coas propias peregrinacions de san Francisco e san Domingo de Guzman a
Compostela’. Manso Porto (2014: 19-21) bosquexa o proceso polo cal se establece o relato da fun-
dacion do mosteiro franciscano de Compostela da man do propio santo, sinalando como durante
o s. XIIT non temos ainda noticias del, no XIV queda consolidada esta tradicion e posteriormente
no XVI escoitamos as novas da fundacion do convento de Val de Deus por parte de san Francisco.

Ademais, a posicion estratéxica dos mosteiros mendicantes non inflie unicamente no seu
proceso de asentamento, sen6én tamén nas actividades intelectuais as que dedican parte dos seus
labores. Como ben sabemos, os mendicantes son parte da tendencia intelectual e escolastica da
Europa do s. XIII, polo que as suas comunidades destacan pola sta practica libraria, por con-
verterse en posuidores de libros, en casas de estudos, studia generalia ou incluso universidades
nacidas da copia sistemdtica e estudo de libros (Garcia Oro 2006: 95-96).

5  Pérez Rodriguez (2018: 97) destaca ademais como a competencia entre ordes relixiosas no que se refire ds stas orixes
adoitaba ser comiin, como ¢ o caso dos mosteiros de Sobrado e Oseira ou precisamente, ainda que de menos renome, o dos
dominicos e franciscanos. Asi mesmo o investigador pon de manifesto as particularidades do asentamento dos mendicantes
no reino de Galicia, destacando a sta cronoloxia e repartimento xeogréfico, que ainda que non son obxecto de estudo aqui,
son de relevancia para a comprension do panorama xeral galego nesta cuestion.

53



Lua Blanca Garea Garrido

E asi, os seus estudos non tefien unicamente un cardcter teoldxico ou litirxico. E de rele-
vancia que fe e ciencia, predicacion e filosofia natural, converxen neste momento nos contextos
mendicantes®. Neste sentido, a consideracion de Compostela como parte da tradicion mendicante
do estudo da filosofia natural foi confirmada por Garcia Ballester no seu traballo de 1996. Con
todo, o xermolo da cuestién non nace ai, senon case setenta anos antes, concretamente en 1930,
co descubrimento na Biblioteca Apostolica Vaticana do xa mencionado fol. 1r do manuscrito Vat.
Lat. 659 da man de De Bruyne.

A primeira andlise deste foi a concibida neste momento polo investigador belga, pero des-
pois seria fortemente rexeitada e corrixida polos estudos de Castro (1993) e Garcia Ballester
(1996). Tal e como o describe De Bruyne (1930: 229-230), o documento que estamos a tratar,
escrito en gotica francesa cara a metade do s. XIII, esta dividido en cinco entradas, con tres es-
crituras diferentes e recollendo en eras hispanicas as datas nas que foron retirados, seguramente
pertencendo este rexistro ao prestameiro, unha serie de libros dunha mesma biblioteca, situada
nun posible Vallis Dei, nun periodo que comprende nove anos, e incluindo ademais o nome das
persoas que recollian eses volumes. A continuacion, faise a primeira transcricion do documento.

O problema principal deste estudo ten que ver coa negacion da relacion entre o corpus bi-
bliografico mencionado e o territorio compostelan. Sesenta e tres anos despois a andlise de Castro
corrixe os erros iniciais, pois argumenta que o estudo previo deu lugar a unha “graciosa teoria”
(1993: 151) derivada da crenza do investigador francés de que como os manuscritos mencionados
neste rexistro eran demasiado cientificos para pertencer a un mosteiro espanol, foron ignoradas
as datas en eras hispanicas’, a orixe hispanica dos nomes dos frades mencionados e o nome do
mosteiro en cuestion, interpretando que onde o documento di Vallis Dei debia lerse en realidade
Vallis Viridis, e que por tanto facia referencia a un mosteiro franciscano proximo a universidade
de Paris (1993: 151).

Con todo, a pesar dos grandes avances que supuxo na interpretacion da cuestion, afianzando
a correcta lectura de Vallis Dei, a anilise de Castro (1993) non estivo libre de erros. Existe no
seu traballo un defecto fundamental: o feito de que no documento non aparece unicamente men-
cionada a participacion dos frades franciscanos. Isto foi corrixido no estudo de Garcia Ballester
(1996: 157-158), reconecendo nel a presenza de dous irmans menores do mosteiro de Val de Deus
e un da orde de predicadores, ¢ dicir, de Bonaval®. Esta correccion de Garcia Ballester amplia o xa
exposto con anterioridade, matizando a identificacion dunhas 48 obras recollidas explicitamente
en 39 ou 40 volumes, ademais dalgunhas outras que non poden ser identificadas. Delas, apunta

6 Tal e como xa resume Lazaro Pulido (2013: 92): “La naturaleza entendida como el resultado del acto creador de Dios se
asocia en el siglo XII a la curiosidad intelectual, en un humanismo del microcosmos del hombre creado que va a provocar
diferentes tipologias de pensamiento, reacciones y respuestas que en el siglo XIII se favorece por la consumacién de un
contexto geografico, econémico y social que toma carta de naturaleza en la escoldstica renovada de las 6rdenes mendican-
tes: dominicos y franciscanos”. Do mesmo xeito, o investigador destaca que esta vision sobre a natureza e o seu estudo
non esta necesariamente ligada a0s contextos universitarios, sendn que estd presente tamén noutros ambientes.

7  Considerando xa que logo De Bruyne que as datas recollidas pertencerian 4 década dos anos 60 do s. XIII (1930: 229-230)
e Castro (1993: 151-152) aos anos 20 do mesmo século.

8 A saber: Petrus Oduarii e Jobannes Fernandi no primeiro caso e Martinus Fernandi no segundo.

54



Cando Compostela comungou coa ciencia

tamén, 33 pertencerian 4 materia astronémica, astroloxica ou de filosofia natural en xeral (1996:
157). Nesta nova interpretacion cobrard tamén un papel importante o descofiecemento do pro-
pietario real dos manuscritos e a sta falta no inventario da biblioteca de Bernardo II de 1236. Para
el, con todo, existian duas posibilidades: que pertencesen a Bernardo II pero foran doadas antes
da creacion do catalogo, ou ben que pertencesen a biblioteca episcopal e non aparecesen por tanto
no inventario persoal do bispo (Garcia Ballester 1996: 158)°.

O corpus ao que nos estamos a referir, ainda que demasiado amplo para reflexar aqui'® pero
citando o resumo que facia Garcia Ballester na siia propia analise, comprende obras cientificas
pertencentes a tradicion greco-arabe, especialmente as traducidas ao latin en Toledo durante a
segunda metade do século anterior, incluindo a obra de Ptolomeo, Azarquiel, Alfragano, Alfarabi
e os comentarios de al-Narizi, o tratado de astroloxia de Albumasar, Tdboas de astronomia, a
tradicion algoritmica e tamén as traducions dos escritos naturais de Aristoteles (De animalibus) e
os comentarios de Averroes 4 Metafisica ou ao De anima (Garcia Ballester 1996: 159).

Expofiemos a continuacion (Tdboa 1) de maneira resumida os puntos mdis significativos das
tres andlises que acabamos de presentar, asi como os erros derivados das mesmas que dificultaron
o recofiecemento da importancia deste documento ata o momento, sinalados en cor vermella:

De Bruyne (1930) Castro (1993) Garcia Ballester (1996)
Datas 1260-1268 1222-1230 1222-1230
Lugares Vallis Viridis Vallis Dei Vallis Dei
. Frades menores e Frades menores e
Prestameiros . Frades menores .
predicadores predicadores
. . Frades menores (depésito e .
Prestatarios Indefinido : Biblioteca episcopal
na sede episcopal)
Usos Non especificado Studium conventuale Studium conventuale

Identificacién case
completa

Identificacion das obras

Solo edicion Identificacion parcial
do corpus

Taboa 1: Similitudes e diferenzas na andlise do fol. 1r do Vat. Lat. 659.

9  Sobre esta cuestion compre ter en conta as consideracions de Lépez-Mayin Navarrete sobre a existencia e circulacion de
libros litarxicos na Catedral de Santiago de Compostela entre os s. XI e XV, asi como especialmente as explicacidns sobre
a stia desaparicion a partir de 1572, como poden ser efectivamente as doazdns, pero tamén a venda de exemplares ou a sua
propia destrucion (2010: 412-413).

10 Para unha ollada completa ds obras identificadas ata agora e as stias particularidades remitimos de novo ao ultimo traballo
completo publicado sobre a cuestién, a de Garcia Ballester (1996: 165-169). Esperamos poder ofrecer unha nova anlise
nun futuro préximo.

55



Lua Blanca Garea Garrido

Asi, Garcia Ballester fai fincapé no feito de que as materias estudadas polos frades deixan
ver a existencia duns studia nos que os frades menores e predicadores demostraban un interese
particular pola ciencia nunhas datas moi temperds, pois pon a sua actividade en comparacion coa
levada a cabo no studium generale de Oxford dende 1224 por parte de Roberto Grosetesta e en
Saint-Jacques de Paris dende 1218 (1996: 146).

3. Oxford e Paris

Asi, no momento no que Compostela estaba a comungar coa ciencia, 0 mesmo ocorria noutros
lugares de Europa, incluso nalguns tan importantes como os que derivarian nalgunhas das uni-
versidades de maior referencia no mundo.

Garcia Ballester (1996: 160) abordaba esta cuestion sinalando que o documento da BAV non
¢ unicamente proba de que Compostela debe ser considerada entre os focos de actividade intelectual
da peninsula, senon que ¢ ademais testemuiia das relacions existentes entre os circulos intelectuais
europeos, asi como da transmision de ideas e obras a través destas redes intelectuais. Claro estd,
Compostela goza dun lugar privilexiado grazas as conexions que lle proporciona o Camino de Santia-
go. No eido politico a sta faceta como meta de peregrinacions outorgiballe un significativo poder no
reino de Ledn (Herbers 2015: 48) estando a peregrinacion xacobea arredor do 1200 nun momento
de plena vitalidade no que chegan a Compostela peregrinos de todo tipo grazas 4 sua notoriedade
(Singul 2015: 18). Consecuentemente, Singul chega a definir este proceso como un “fenémeno de
masas’ no que os franciscanos tefien un papel incuestionable estando en absoluta consonancia os seus
principios morais e espirituais coa capacidade pastoral e espiritual da ruta xacobea (2014: 65-66). Tal
e como tamén citaba Garcia Ballester, “el Camino de Santiago lo recorrian también los libros desde
las més variadas partes de Europa” (Garcia y Garcia/Vézquez Janeiro 1986: 546).

Garcia Ballester ten en conta dous centros principais na sua comparacién co panorama
santiagués: os xa mencionados Oxford e Paris. Asi mesmo, Rucquoi (2005: 237-243) sinala xa
relacions e intercambios de cofiecemento entre a escola episcopal compostelda e outros centros
europeos a través do traslado de mestres e estudantes a zonas de Francia ou Italia, asi como estaba
en contacto con Oriente (2005: 248-249).

Desta forma, Garcia Ballester destaca que o momento no que os frades compostelans fan
uso do corpus mencionado sorprende pola sua prontitude (1996: 159), que naturalmente resulta
un factor determinante 4 hora de comparalo con outros casos, pero en ambitos tan diferentes
non resulta suficiente. Por iso, o investigador tamén apuntaba que existen certas consideracions
necesarias nesta comparacion que separan a relacién entre estes casos de estudo a pesar de que a
proximidade temporal entre centros tan inicialmente dispares sexa de interese. E precisamente no
tipo de obras e a sta utilizacion onde pon el o foco, sinalando como en Santiago obras como as xa
mencionadas antes eran utilizadas en 1225 da man de Johannes Fernandi, en Oxford eran incor-
porados os libros matematicos (Garcia Ballester 1996: 160). Porén, tamén destaca a continuacion
que os compaifieiros parisienses non gozaron, polo menos parcialmente, do mesmo contexto, ao
verse afectados polas Constitucions da orde de 1228, a través das cales fora rexeitado o estudo
destas materias e ciencias mundanas.

56



Cando Compostela comungou coa ciencia

Deste xeito, a comparacion inicial de Garcia Ballester sustenta as suas similitudes en (1)
datas, (2) intereses compartidos e (3) o contexto mendicante ao que pertencen. No que se refire
as diferenzas entre os centros mencionados, consideramos que algunhas delas tefien un peso es-
pecialmente significativo que provoca que a comparacién non poida ser conclusiva.

En primeiro lugar, ainda que ¢ certo que as datas iniciais de actividade dos distintos centros
son moi similares, non o ¢ a sua traxectoria. Isto xa fora tamén posto de manifesto por Garcia
Ballester nas propias conclusions do seu estudo (1996: 164), preguntandose por que a pesar da
proximidade de datas e materias entre os centros e das dificultades que sufriron os de Oxford e
Paris, foron precisamente estes os que tiveron unha continuidade no tempo e non o de Santiago.

Tendo isto en conta, queremos sinalar outros catro puntos chave de diferenza entre os ambitos
comparados, que etiquetamos como (1) magnitude, (2) ambientes, (3) personalidades e (4) usos.

Respecto 4 primeira cuestion, e en relacion coa traxectoria dos dmbitos comparados, ¢ ma-
nifesto que a pesar de poder situar os diferentes centros en datas moi proximas, a sua magnitude
non ¢ comparable. Isto non lidia coa maior ou menor valia dos centros, pero si semella parcial
comparar os inicios de duas das universidades mais lonxevas do continente cun centro de estudo
cuxa traxectoria, polo conecido ata agora, non excede a década.

Por outra parte, e continuando a argumentacion anterior, os ambientes nos que os tres
centros xorden distan moito entre eles. Tal e como establecia Diaz y Diaz (1971: 197-198), no
caso compostelan os estudos desenvoltos durante esta época na sede episcopal non eran ainda
comparables aos dun ambiente universitario como tal, centrados na ensinanza da gramatica, a
dialéctica ou a filosofia. Si se establece que dende mediados do s. XI temos noticias dunha escola
xa institucionalizada (Diaz y Diaz 1975: 184), que grazas a Xelmirez pasa da formacion gramatical
a incluir nos seus estudos a elocuencia e a loxica aumentando asi os seus recursos e prestixio no
s. XII, sen esquecer ademais os desprazamentos que alguns clérigos facian ao estranxeiro para
mellorar os seus estudos (1975: 186-188) e as relaciéns con outros centros xa mencionadas antes
grazas 4s consideracions de Rucquoi (2005: 237-243).

Os centros de Oxford e Paris contan cuns estudos mais establecidos e abertos, orientados
cara a formacion universitaria no que entenderiamos como un studium generale. No caso compos-
telan, ainda que as materias eran ata certo punto compartidas cos seus vecifios franceses e ingleses,
a falta de traxectoria e noticias posteriores indican mais unha orientacioén cara o studium conven-
tuale, no que os frades demostraron un particular interese por diversas materias, posiblemente
para o seu estudo privado ou copia de libros, pero que non chegou a establecer raices. Ou polo
menos non neste lugar, como veremos mais adiante.

Asi mesmo, e de novo en relacion coa distinta traxectoria que seguiron estes centros de estu-
do, compre destacar tamén as diferenzas derivadas das personalidades vencelladas a cada un deles.
Como xa apuntaba Garcia Ballester (1996: 164), Oxford e Paris viron nacer figuras de especial
relevancia, como Roberto Grosetesta ou Adam Marsh. No caso composteldn cofiecemos de forma
directa aos xa mencionados, Petrus Oduarii, Jobannes Fernandi e Martinus Fernandi''. A relevancia

11 Falamos de figuras directamente relacionadas coa actividade do Vat. Lat. 659, tendo tamén en conta de forma posterior,
como serd posto de manifesto, a actividade de Pedro o Galego pero sen desmerecer a existencia doutras figuras relacio-

57



Lua Blanca Garea Garrido

das figuras relacionadas con cada centro non ¢ meramente unha cuestion de recofiecemento xeral
ou fama, senén que ten tamén que ver coa propia producion literaria ou cientifica dos centros.
Nos casos de Oxford e Paris si existe unha producion derivada dos estudos levados a cabo, non
asi no caso compostelin, do que non temos noticias de ningunha producién literaria ou cientifica
durante os anos aos que se refire o documento da Vaticana. Explica todo isto o ultimo item ao que
nos referiamos, os usos dos materiais dos que dispofiian, que tefien unha dobre natureza: unha
pasiva compartida polos tres, de estudo de materias parcialmente compartidas ainda que a niveis
diferentes, e unha activa, unicamente manifestada naquel momento polos centros estranxeiros.

Dito isto, podemos observar que a aproximacion comparativa posta de manifesto por Gar-
cia Ballester ten esencialmente unha natureza sincrénica, que permite ver realmente as grandes
diferenzas entre os exemplos utilizados. Ben ¢ certo que o investigador fai algunha mencién a
outros lugares, como o norte de Italia, especialmente na anilise das obras utilizadas polos frades
santiagueses, pero non constitien exemplos tan significativos como os xa mencionados.

A pesar de ser a perspectiva comparativa unha metodoloxia de interese para profundar
nalguns aspectos desta cuestion, as similitudes observadas ata agora vénse excedidas polas signi-
ficativas diferenzas entre os centros elixidos por Garcia Ballester. Por esta razon, a continuacion
preséntanse dous novos exemplos comparativos que resolvendo a problematica da diferenza de
magnitude entre os centros utilizados previamente, abordan perspectivas diferentes.

4. Vallis Viridis

Realmente, este non debe ser considerado un caso de comparacion novo, senén unha sorte de
continuacion loxica do apartado anterior. Neste caso, analizamos o asentamento franciscano pari-
siense e non o dominico como sinalaba Garcia Ballester, pero o contexto no que xorden os dous
¢ similar. Para realizar a sua identificacion do Vallis Dei co Vallis Viridis, De Bruyne (1930: 230)
acudia ao Carthularium Universitatis Parisiensis, no cal efectivamente foi recollido como nun pri-
meiro momento, chegados os franciscanos a Paris entre 1219 ¢ 1220 “apud Sanctum Dionysium
morabantur, construere coeperunt in loco Vallis Viridis (Valvert, Vauvert), «domum longam et
altam, quae multis fratribus videbatur esse contra statum paupertatus Ordinis»”. Despois disto,
arredor de 1230 trasladaronse “ad S. Germanum, ubi remanserunt primo quidem ut hospites,
postea vero jecerunt fundamenta illius conventus, qui appellabatur ‘le grand counvent des Cor-
deliers” (Denifle/Chatelain 1889: 135). Este proceso de asentamento, examinado tamén por
Beaumont-Maillet, ¢ en realidade unha cuestion complexa, pois argumentando que os primeiros
franciscanos parecen ter chegado a Paris en 1217 e terianse dedicado inmediatamente ao estudo,
ainda que pon en dibida as localizacions iniciais dos frades na cidade (1975: 9-10)"2 Establecido

nadas coa sede composteld. Castro (1996: 13-16) destaca no s. XIII as figuras relacionadas coa provincia franciscana de
Santiago do propio Pedro o Galego, Xodn Xil de Zamora e Gonzalo Hispano Gallaecus.

12 Para unha panorimica completa sobre o proceso de asentamento dos franciscanos en Paris e os comezos da sta actividade
intelectual véxase Beaumont-Maillet (1975), especialmente as pp. 6-37, que abordan cuestiéns como os seus empraza-
mentos iniciais, as dubidas respecto das stas localizacions ou as figuras asociadas a eles. Ao establecer como xustificacion
para esta comparacion o establecido por De Bruyne (1930), tomamos como referencia o argumentado por el.

58



Cando Compostela comungou coa ciencia

que os casos de Oxford e Paris, ainda que de inmenso valor para a comprension do papel santia-
gués, poden pecar de ser demasiado grandes en comparacion, e visto que o caso parisiense conta
cunha fase anterior xustificadamente relacionada co noso foco principal, é necesario valorar a
diferenza comparativa que supon estoutro caso. Os datos en si non distan moito dos xa expostos,
pero podemos facer alglins matices nos resultados da comparacion.

Como xa poniamos de manifesto, a razén principal da comparacion entre o eido parisiense
e o santiagués foi nun inicio a cuestion sincronica, que segue sendo aplicable a este caso a0 non
distar especialmente as datas entre un e outro. De feito, se consideramos como se mencionaba
que os franciscanos permaneceron en Saint-Denis entre 1219 e 1230, un emprazamento situado
actualmente a uns dez quilémetros do convento dos Cordeliers, as datas cadrarian exactamente co
periodo de actividade manifestada polos frades compostelans.

A dificultade miis relevante da comparacion anterior, con todo, era a diferenza de magni-
tude entre o caso francés e o santiagués. Esa significativa diferenza poderia verse en parte resolta
se temos en conta este primeiro emprazamento, situado as aforas da cidade, que se atopa nun
ambiente menos urbano, ou polo menos non totalmente establecido no territorio urbano en re-
lacion coa universidade, parecéndose mais ao que poderia ser o caso santiagués, tamén nun lugar
privilexiado e estratéxico, pero sen relacion directa cun contorno intelectual universitario.

Por outra parte, sobre a cuestion central dos intereses compartidos no apartado anterior, este
caso ¢ algo mais complexo. Beaumont-Maillet (1975: 196-199) sinala probas de que os franciscanos
parisienses contaban xa cunha biblioteca dende mediados do s. XIII, ainda que debido 4 falta de in-
formacion sobre o seu contido e 4 perda dos seus fondos no s. XVI, as conclusions son limitadas. Con
todo, se ben non podemos facer alusions concretas 4 cuestion, si que podemos delimitar, inicialmen-
te, que existe de novo un interese intelectual compartido entre as dias comunidades, que iria ligado a
algun tipo de actividade aplicada ao estudo ou 4 producién, como ocorre en xeral noutros exemplos
de caso do ambito mendicante. Extraemos asi deste apartado que a aproximacion inicial dende un
caso dimensionalmente mdis proximo pode proporcionar unha perspectiva mais semellante.

5. Sarnano

Tal e como xa foi mencionado ao principio e durante toda esta analise, unha das cuestions mais
significativas 4 hora de entender a traxectoria dos studia analizados por Garcia Ballester (1996:
164) ¢ o baleiro de informacién despois de 1230, a Gltima entrada rexistrada no fol. 1r do Vat.
Lat. 659. A causa disto, o investigador preguntabase cal seria o motivo polo que non volvemos ter
noticias desta tradicion de estudo mendicante ata a producion cientifica de Pedro o Galego e de
Xodn Xil de Zamora na segunda metade do s. XIIT (1996: 164)". Unha das posibles causas deste
silencio de case 30 anos vén xustificado polo propio motivo que xa argumentaba Garcia Ballester:
a producion cientifica de Pedro o Galego.

13 Tal e como sinala Garcia Oro (1993: 388) despois deste momento non temos noticias directas da vida intelectual francisca-
na composteld, ainda que non dubida que continuaria no s. XIV e existen noticias da normativa libraria do mosteiro. Cabe
destacar, con todo, que Garcia Oro (1993: 387) poiifa de manifesto a sia conformidade coa interpretacién cronoldxica que
aportaba De Bruyne (1930).

59



Lua Blanca Garea Garrido

Pedro o Galego foi o primeiro bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267, unha vez restaurada a
sede episcopal. Dende o século pasado, esta figura foi ganando protagonismo ao pasar de cofiecer-
se unicamente o seu labor como bispo e proximidade co rei Fernando III e co seu fillo o infante
don Afonso, do que foi confesor, 4 sua producion cientifica e intelectual. Conservadas hoxe tres
das suas obras', editadas no ano 2000 por Martinez Gazquez, e coa sospeita de ter escrito outras
duas, nos ultimos tempos o interese por Pedro o Galego esta a crecer®.

A marxe das discusiéns sobre a veracidade de determinados datos sobre a stia vida, unha das
referencias biograficas mais relevantes sobre o bispo ¢ precisamente unha suposta nota transmiti-
da polo seu contemporaneo Xoan Xil de Zamora, no que da conta dalgiins momentos significati-
vos da sua vida antes de converterse en bispo (Ortega 1740: capitulo 6, libro 1, tomo 1):

Frater Petrus Gallego ingressus est monachus monasterium apud Bastitam Toleti extra ciuitatem;
succedit in Guardianatu fratri Alphonso Martino, qui misus Toletum anno 1219 fuit primus
guardianus; postea anno 1236 erat Prouincialis, Regi Fernando propter egregias eius virtutes,
sanctimoniam et sapientiam nimis charus et filio.

Segundo isto, Pedro o Galego pasou os seus primeiros anos en diferentes puntos da pe-
ninsula. Desta forma, o detalle mais importante nesta argumentacion ¢ a teoria admitida pola
critica de que o bispo franciscano, de orixe galega, se forma realmente no mosteiro santiagués
do que vimos falando nos seus primeiros anos, tras o cal se trasladou a outras zonas da peninsula
e se converteu finalmente en bispo de Cartaxena grazas 4 sua relacion coa familia real (Martinez
Gazquez 2000: IX-X).

Neste contexto, unha das posibilidades polas que a actividade intelectual santiaguesa sufriu
un declive a partir dos anos 30 do s. XIII pode precisamente deberse a esa diseminacion das figuras
implicadas neste proceso a outros lugares intra ou extra peninsulares. O bispo de Cartaxena, de
formarse no mosteiro santiagués, teriase trasladado polo menos a Toledo durante a sua xuventude
e, unha vez elixido prelado, puxo en practica o aprendido até aquel momento na sta propia obra.

Xa que logo, a eleccion deste tltimo exemplo deriva das stas obras. Falamos concretamen-
te da Summa de astronomia, que hoxe estd custodiada en dous manuscritos: Madrid, Biblioteca
Nacional de Espafia, ms. 8918 e, neste caso, o Sarnano, Biblioteca Comunale di Sarnano, E.108.
Polo tanto, tendo en conta que Pedro o Galego pode ser dalgunha forma proba da supervivencia
da actividade intelectual compostela, ainda que cunha relacion indirecta, compre tamén poner de
manifesto a comparacion da actividade santiaguesa coa deste particular exemplo italiano.

De acordo con Abate (1947: 479) sabemos que Sarnano, como municipio ou emprazamento
xeogrifico, nace a principios do s. XIII ligado a unha sorte de lenda fundacional®. No que se

14 A saber: Summa de astronomia, Liber de animalibus e De regitiva domus.

15 Sobre a figura de Pedro o Galego, pode consultarse Pelzer (1924), Lopez (1925), Torres Fontes (1953/1998), Martinez
Gazquez (2000), Marquant (2013), Gonzalez Fernandez (2020) ou Ortega Lépez (2023), entre outros. Para unha pequena
biografia divulgativa a modo de resumo e a xustificacion desta traduciéon do seu nome, pode consultarse Garea Garrido
(2025).

16 Segundo a lenda, os sefiores feudais das Marcas, que querian crear o novo Sarnano, non conseguian pofierse de acordo

60



Cando Compostela comungou coa ciencia

refire en si ao asentamento dos franciscanos no lugar, esta zona foi unha das madis representa-
tivas para o franciscanismo na rexion italiana das Marcas'”. A marxe das consideracions sobre o
territorio en si'®, sabemos que o lugar no que os frades franciscanos se estableceron na drea de
Sarnano non foi a sta primeira residencia, senén que foron realmente trasladados ali arredor de
1327 dende Roccabruna. Este ¢ un antigo mosteiro, non lonxe do propio Sarnano”, hoxe parte
dunha propiedade privada pero inservible debido ao terremoto que sufriu a zona no ano 2016%.
O motivo deste traslado foi un incendio provocado por “alguns delincuentes”, no que ademais
foron roubados case todos os seus libros e posesions, segundo Abate extrae de documentacion da
época, a cal desgraciadamente non transmite (1947: 479).

O que si sabemos ¢ que tanto no primeiro mosteiro como no segundo, os frades desen-
volvian algun tipo de actividade intelectual’’. Por desgraza, tamén recolle que non temos mais
noticias posteriores sobre a biblioteca ou o convento antes do seu traslado a Sarnano, no que
reciben un lugar urbano e privilexiado. Nos seguintes séculos si temos mais informacion sobre o
desenvolvemento do convento, especialmente grazas a doazéns ou testamentos®. Do patrimonio
librario conservado hoxe na biblioteca franciscana sarnanesa temos diferentes noticias, mais o
seu estudo non ¢ especialmente antigo tendo ademais en conta que o estado no que se atopaba
a biblioteca no século pasado, segundo Abate, era dunha completa desorde e abandono (1947:
481). Por sorte, o labor levado a cabo grazas ao apoio das autoridades durante os anos seguintes
permitiu ter polo menos algunhas referencias aos manuscritos e libros que hoxe estan ali conser-
vados. Abate (1947: 483-529) ofrece unha relacién de 76 manuscritos de entre os s. XIII e XV e

no escudo de armas que ilustraria este novo lugar, con tanta sorte que estando de paso por ali o propio san Francisco, foi
o encargado de tomar a decisién. Levando a cabo unha milagre, ao pofier o extremo do seu cordén enriba dunha mesa
formou a cara dun serafin con seis 4s. Asi foi elixida a imaxe, que ainda hoxe pode verse no escudo oficial do Comune di
Sarnano (Abate 1947: 479).

17 Tal e como apunta Pagnani (1962: 56): “Il francescanesimo a Sarnano ¢ radicato come in nessun’altra parte delle Marche,
accetto forse Fabriano. E certamente la zona piu carica di ricordi francescani. Si pud dire che dalla costa del Monteragnolo
alle colline di fronte e fin nell'interno della stessa Sarnano, tutto parla del Santo di Assisi”.

18 Para mais informacién sobre a conformacion xeografica e social do territorio de Sarnano véxase, por exemplo, Di Stefano

(1994).

19 Segundo os datos recollidos hoxe en plataformas como Google Maps ou Google Earth, a uns 3 kilémetros e medio de
distancia.

20 De acordo coa informacién proporcionada pola Agenzia per il turismo e l'internazionalizzazione delle Marche e a Giunta
Regione Marche no seu sitio web oficial, disponible en https://letsmarche.it/-/convento-di-roccabruna-2 [dltima con-
sulta: 09/05/2025]. Ademais, tal ¢ como sinala Pagnani (1962: 57), este lugar non foi sempre cofiecido co mesmo nome,
sen6én que tamén pode atoparse como Valcajano ou Brunforte.

21 Avarucci (1990: 201-206) menciona un documento importante, o testamento do pai Rinaldo, redactado o 22 de novembro
de 1281, no que quedan en herdanza cen libras aos franciscanos de Roccabruna para a compra de libros. Segundo o citado
por Avarucci, o documento ¢ o pergameo 12 do Archivio di Stato di Fermo, que reza: “apud locum fratrum minorum de
Rocca Bruna, pro libris sibi emendis centum libras Vulterranorum et Anconitanorum reliquid et quattuor libras annuatim
pro thinicis suis et in hiis ipsum sibi heredem instituit”.

22 Avarucci (1990: 205) menciona, por exemplo, o testamento do bispo de Konavlje Benigno da Sarnano, que en 1416 envia
“conventui meo de Sernano Ordinis minorum libros quos habeo”, entre outras posesions. Tamén no século posterior
destaca a presenza e labor de frei Costanzo Torri (1529-1595), ao que se debe a existencia en Sarnano de moitos dos seus
manuscritos de teoloxia e filosofia (Abate 1947: 481).

61



Lua Blanca Garea Garrido

58 incunables, ainda que de acordo con el ¢ unha listaxe moi resumida e imperfecta. O fondo de
manuscritos estd especialmente dedicado a obras filosofico-teoldxicas, con exemplares de Grego-
rio Magno, Pedro Hispano, John Peckham, Boecio ou Virxilio®.

Dito isto, podemos xa distinguir os puntos chave da comparacion entre este caso e o san-
tiagués, que neste caso parecen ter unha contrapartida constante. En primeiro lugar, cabe sinalar
que ata agora, como si ocorria nos outros exemplos, non foi mencionado se a natureza desta com-
paracion ¢ de tipo sincronico ou diacronico, pois en parte poden ser as duas. No caso de Sarnano
temos que ter constantemente en conta o primeiro asentamento, o de Roccabruna, e o segundo,
o do propio Sarnano. Na cuestion da periodizacion, Roccabruna parece ser contemporaneo ao
caso composteldn, pois a pesar de non ter unhas datas claras e establecidas, Pagnani (1962: 60)
aborda a veracidade da visita de san Francisco ao lugar en 1215 e Settembri (1906: 108) menciona
a existencia dun Liberato Brunforte que, nacido entre 1215 e 1218, abrazou o franciscanismo
arredor dos dezaoito anos no convento de Roccabruna en 1234. A orixe do convento de Sarnano
¢, naturalmente, posterior por arredor dun século.

O ambito dos centros merece tamén unha particular consideraciéon. Como conxunto, Roc-
cabruna e Sarnano son en parte similares ao caso compostelan en canto pertencen a unha area de
especial relevancia para a historia franciscana. Roccabruna, con todo, situado nun emprazamento
mas afastado e rural, parece neste caso diferenciarse mais que Sarnano, de igual xeito que o con-
vento santiagués foi estratexicamente situado nun lugar mdis urbano. Asi mesmo, ningun destes
exemplos se localiza nun ambiente universitario, como si ocorria antes cos exemplos de Oxford,
Paris e, en parte, o Vallis Viridis. Ambos os territorios son neste caso parcialmente urbanos e des-
envolveron posteriormente algun tipo de relacion con entidades de estudos superiores, pero a sua
actividade intelectual pertencente ao comezo do s. XIII non demostra esta conexion.

A magnitude e traxectoria de ambos os espazos parece polo tanto similar, ¢ dicir, ambos
os dous provefen de asentamentos medianamente urbanos, cunha fundacion estreitamente rela-
cionada coa visita do propio santo ao territorio e unha lenda ligada a ela, ambas crearon nos seus
inicios unha biblioteca, e sufrindo algun tipo de desastre, sexa o incendio de Roccabruna ou a
desaparicion do corpus cientifico no caso santiagués, viron o seu percorrido truncado. Ambas as
duas, con todo, conseguiron dalgunha forma perdurar no tempo a pesar dos diferentes obstaculos
que tiveron que superar.

Asi pois, resta dicir que, no referente a esas bibliotecas xa mencionadas, certamente ¢ dificil
establecer unha comparacion ante a falta de datos concretos sobre o fondo que teria albergado a
biblioteca de Roccabruna, pero si paga a pena facer unhas pequenas anotacions. E evidente que,
seguindo a lifia xeral do momento, ambos os casos demostraron un certo interese polo estudo
conventual dalgun tipo, ao cal virian vencellados usos similares dos seus fondos. O caso santia-

23 E ademais curioso mencionar que o ms. E. 108, no que, como xa sinalamos, estd parte da Summa de astronomia de
Pedro o Galego, non aparece referido na entrada do inventario recollida por Abate (1947: 506). A falta de alusién a el
posiblemente estea debida 4 atencidn que lle presta o autor ao Speculum animae de Peckham, mais, tal e como apuntaba
Melani (1943: 82), quen publica a edicién do texto, a obra estd presente no manuscrito e pode ser atopada entre os folios

46r e 49r.

62



Cando Compostela comungou coa ciencia

gués destaca polo seu corpus cientifico, mais cabe dicir que ainda que o manifestado nos estudos
como o de Abate (1947) d4 conta en Sarnano dun fondo filoséfico-teoldxico, non evidencia un
pequeno detalle: a Summa de astronomia de Pedro o Galego. A presenza en si desa obra non im-
plica que poidamos establecer unha similitude de intereses cientificos entre os dous espazos, mis
ainda cando a obra do Galego foi escrita na segunda metade do s. XIII e o manuscrito parece ter
sido composto entre o s. XIII e 0 XV (Melani 1943: 80 e Abate 1947: 506), pero si ¢ canto menos
testemuno de que ambos centros demostraron algun tipo de interese cientifico na sua traxectoria.
En canto as persoas relacionadas con eles, conecemos en ambos os dous casos personalidades liga-
das a eles de forma directa ou indirecta, como Ugolino da Montegiorgio en Sarnano entre finais
do século XIII e principios do XIV e o devandito Pedro o Galego no caso compostelan.

6. Conclusions

Os datos extraidos nesta andlise tefien unha dobre funcion clara: proporcionar unha nova pers-
pectiva en forma de proposta metodoloxica que xustifique a validez da perspectiva comparativa
nesta cuestion e intentar iluminar algins aspectos escuros da actividade cientifica dos francisca-
nos compostelans durante os inicios do s. XIII.

Desta forma, puidemos observar como a comparacion entre a actividade de Oxford e Paris
e a santiaguesa, a pesar de compartir aspectos importantes, resulta parcial tendo en conta que a
diferenza de magnitude e traxectoria entre os espazos ¢ significativamente maior. Por esta razon,
compre ter en conta espazos de natureza diferente, como o caso do Vallis Viridis ou o de Roc-
cabruna e Sarnano que, cunha extensiéon menor, poidan achegarse mais ao do noso territorio.
Nestes casos, mantendo a proximidade temporal entre os espazos, existe unha similitude maior
no referente aos ambientes, personalidades, producion intelectual, finalidade dos estudos desen-
voltos e traxectoria xeral. Isto non garante unha similitude total entre eles, pero si axuda a situar
a actividade compostela dentro dun marco mais amplo, no que podemos comprobar que mantén
certa afinidade con diferentes espazos pertencentes a contextos diversos. Engadimos na seguinte
paxina (taboa 2) un resumo dos aspectos comparados neste estudo.

A luz do exposto, podemos concluir que a metodoloxia comparativa (si) ¢ de axuda para
afondar no estudo da actividade intelectual mendicante desenvolta en Santiago de Compostela.
Con todo, como xa adiantabamos, esta comparacién non resulta suficiente de por si ao ser esta
unha proposta inicial. Por iso, é necesario profundar ainda mais nos datos presentados, asi como
expandir o marco comparativo para situar o caso composteldn nun contexto global.

No futuro, a investigacion na que se insire esta contribucién require tanto profundar na
andlise dos obxectos de comparacion presentados neste artigo como ampliar o marco xeografico
utilizado non unicamente a outras zonas europeas senon tamén peninsulares, como casos poten-
cialmente similares ou utiles para entender o contexto compostelin e situalo nunha rede mdis
ampla.

63



Lua Blanca Garea Garrido

Compostela Oxford e Paris Vallis Viridis Sarnano
Datas 1214-1220 1224/1218 1219-1220 1215-1234
Contorno Urbano Urbano Semi-urbano Rural

Ambiente de
estudo e relacién Non universitario Universitario Preuniversitario Non universitario
con universidades

i Pedro o Galego John Peckham, Ugolino da Monte-
Personalidades . - N
(indirecto) Adam Marsh, etc. giorgio (indirecto)
P .
. roducion Indirecta Extensa Indirecta Indirecta
intelectual
Finalidade do

Estudos universita-
estudo e intereses Estudo conventual ) Estudo conventual  Estudo conventual
. rios avanzados
académicos

Traxectoria Limitada Continuada Continuada Limitada

Taboa 2: Vista panoramica da andlise comparativa.

7. Bibliografia

Abate, Giuseppe (1947): “Antichi manoscritti ed incunaboli dell'ex-biblioteca O.F.M. Conv. di
S. Francesco ora Bibl. Comun. di Sarnano (Marche)”. Miscellanea Francescana 47, pp. 478-
529.

Avarucci, Giuseppe (1990): “L’antica biblioteca francescana ora comunale di Sarnano”. Collecta-
nea Franciscana 60, pp. 201-254.

Beaumont-Maillet, Laure (1975): Le Grand Counvent des Cordeliers de Paris. Etude historique et
archéologique du XIIle siécle a nos jours, Paris: Librairie Honoré Champion, Editeur.
Bruyne, Donatien de (1930): “Une liste de Manuscrits prétés au XIIle siecle 4 des Freres Mi-

neurs’. Antonianum 5, pp. 229-232.

Capelli, Roberta (2013): “Comparative Cultural Studies and the Study of Medieval Literature”.
Totdsy de Zepetnek, Steven/Mukherjee, Tutun (eds.): Companion to Comparative Litera-
ture, World Literatures, and Comparative Cultural Studies, New Delhi: Foundation Books,
pp. 162-177.

Castro, Manuel de (1993): “La biblioteca de los franciscanos de Val de Dios, de Santiago (1222-
1230)”. Archivo Ibero-Americano 53.209-212, pp. 151-162.

64



Cando Compostela comungou coa ciencia

Castro, Manuel de (1996): Escritores de la provincia franciscana de Santiago. Siglos XIIT-XIX, San-
tiago de Compostela: editor descofiecido.

Denifle, Heinrich/Chatelain, Emile (1889): Chartularium Universitatis parisiensis. Sub auspiciis
Consilii generalis facultatum parisiensium ex diversis bibliothecis tabilariisque collegit et cum
authenticis chartis contulit Henricus Denifle auxiliante Aemilio Chatelain. Tomus I, Paris: es

typis fratrum Delalain.

Di Stefano, Emanuela (1994): Dinamica del popolamento in una comunita dell’Appennino centrale.
Sarnano nei secoli XIII-XVI, Ancona: Quaderni monografici di «Proposte e ricerche», 15.

Diaz y Diaz, Manuel Cecilio (1971): “Problemas de la cultura en los siglos XI-XII. La Escuela
Episcopal de Santiago”. Compostellanum 16, pp. 187-200.

Diaz y Diaz, Manuel Cecilio (1975): “La escuela episcopal de Santiago en los siglos XI-XIII”".
Liceo franciscano 82-84, pp. 183-188.

Dominguez Prieto, César Pablo (2005): “Medieval Literatures as a Challenge to Comparative
Literature: A Reflection on Non-National Cultural Formations”, The Canadian Review
of Comparative Literature / Revue Canadienne de Littérature Comparée 31.4, pp. 399-
417.

Garcia Ballester, Luis (1996): “Naturaleza y ciencia en la Castilla del siglo XIII. Los origenes
de una tradicion: los “studia” franciscano y dominico de Santiago de Compostela (1222-
1230)”. De la Iglesia Duarte, José Ignacio/Garcia Turza, Francisco Javier/Garcia de Corta-
zar, José Angel (eds.): VI Semana de Estudios Medievales: Najera, 31 de julio al 4 de agosto
de 1995, Logrofno: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 145-170.

Garcia Oro, José (1993): “La biblioteca de San Francisco de Santiago antes de la exclaustracion”.
Universidade de Santiago de Compostela (ed.): Homenaxe a Daria Vilariiio, Santiago de
Compostela: Servicio de Publicacions e Intercambio Cientifico da Universidade, pp. 387-
396.

Garcia Oro, José (2006): Los franciscanos en Espafia. Historia de un itinerario religioso, Santiago de
Compostela: Editorial el Eco Franciscano.

Garcia y Garcia, Antonio/Vézquez Janeiro, Isaac (1986): “La biblioteca del arzobispo de Santiago
de Compostela, Bernardo II (+ 1240)”. Antonianum 4, pp. 540-568.

Garea Garrido, La Blanca (2025): “Pedro o Galego”. Album de Galicia (Consello da Cultura Ga-
lega). [https://doi.org/10.17075/adg.2025.24046] [ultima consulta: 11/05/2025].

Gonzalez Fernandez, Martin (2020): Aristoteles Gallaecvs. Filosofia de la Naturaleza en la Galicia
Medieval: de David de Dinant a Pedro Gallego, Portugal: Edi¢oes Humus.

Herbers, Klaus (2025): “Aspectos do culto xacobeo nos inicios do século XIIT”. Singul, Francisco
(ed.): San Francisco e o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 47-59.

Holmes, Catherine/Standen, Naomi (2015): “Defining the Global Middle Ages (AHRC Re-
search Network AH/K001914/1, 2013-15)", Medieval Worlds: comparative ¢ interdicipli-
nary studies. Approaches to Comparison in Medieval Studies 1, pp. 106-117.

65



Lua Blanca Garea Garrido

Lazaro Pulido, Manuel (2013): “Secretos y descubrimiento en el pensamiento franciscano ibérico
del siglo XIIT”. Mediaevalia. Textos e estudos 32, pp. 91-104.

Loépez, Atanasio (1925): “Fr. Pedro Gallego, primer obispo de Cartagena (1250-1267)”. Archivo
Ibero-Americano 12, pp. 65-91.

Loépez-Mayian Navarrete, Mercedes (2010): “Los libros litirgicos en la catedral de Santiago de
Compostela (siglos XI-XV): analisis de su circulacion y vicisitudes”. Corral Diaz, Esther (ed.):
In marsupiis peregrinorum: circulacion de textos e imdgenes alrededor del Camino de Santiago
en la Edad Media: actas del Congreso Internacional, Santiago de Compostela, 24-28 marzo
2008, Firenze: Edizioni del Galluzzo, pp. 401-414.

Manso Porto, Carmen (2014): “El convento de San Francisco de Valdediés, santuario de la tra-
dicion de la peregrinacion de Francisco de Asis a Santiago de Compostela en 1214”. Ad
Limina 5, pp. 17-42.

Marquant, Hugo (2013): “Pedro Gallego OFM (fallecido 1267) y la ciencia. ;Escritor, compi-
lador, traductor? Una reflexion traductolégica”. Bueno Garcia, Antonio (ed.): La labor de

traduccion de los franciscanos, Madrid: Franciscanos Espanoles, O.F.M., Editorial Cisneros,

pp- 127-144.

Martinez Gézquez, José (2000): Petri Galleci Opera Omnia quae exstant. Summa de astronomia.
Liber de animalibus. Regitiva domus, Florencia: SISMEL. Edizioni del Galluzzo.

Melani, Gaudenzio (1943): “Un frammento inedito della Summa astronomica del vescovo fran-
cescano Pietro Gallego”. Studi francescani 40, pp. 79-89.

Ortega Lopez, Dimas (2023): “Fray Pedro Gallego (1200-1267). Primer Obispo de Cartagena”.
Montes Bernardez, Ricardo/Santos Lépez, Pascual (eds.): Ojds y el Valle de Ricote: Tradi-
cion e historia en el Mediterrdneo, Gobierno de la Region de Murcia, Consejeria de Cultura,
Juventud y Deportes: Casa Mediterraneo: Centro de Estudios Historicos Fray Pasqual Sal-
merdon: Ayuntamiento de Ojos, pp. 441-476.

Ortega, Pablo Manuel (1740): Chronica de la Santa Provincia de Cartagena, de la Regular Obser-
vancia de N.S.P.S. Francisco. Parte primera, Murcia: Imprenta de Francisco Joseph Lopez.

Pagnani, Giacinto (1962): I viaggi di S. Francesco d’Assisi nelle Marche, Milano: Dott. A. Giuffre
Editore.

Pelzer, Auguste (1924): “Un traducteur inconnu: Pierre Gallego, franciscain et premier éveque de
Carthagéne (1250-1267)”. Biblioteca Apostolica Vaticana (ed.): Miscellanea Francesco Ebrle
(Studi e testi, 37, vol. I), Roma: Biblioteca Apostolica Vaticana, pp. 407-456.

Pérez Rodriguez, Francisco Javier (2018): “Los mendicantes en el reino de Galicia: instalacion,
problemas y adaptacion (siglos XIII-XIV)”. Chao Castro, David/Gonzalez, Isabel/Lépez
Alsina, Fernando (coords.): Franciscanos en la Edad Media: Memoria, cultura y promocién
artistica, Alessandria: Edizioni dell'Orso, pp. 97-115.

Rucquoi, Adeline (2005): “De grammaticorum schola. La tradicién cultural compostelana en
el siglo XIII”. Caucci von Saucken, Paolo (ed.): Visitandum est. Santos y cultos en el Codex

66



Cando Compostela comungou coa ciencia

Calixtinus (Actas del VIII° Congreso Internacional de Estudios Jacobeos), Santiago de Com-
postela: Xunta de Galicia, pp. 235-254.

Settembri, Giuseppe (1906): “Memorie francescane di Sarnano, Roccabruna e Monteragnolo”.
Miscellanea Francescana 10, pp. 108-113.

Singul, Francisco (2014): “A tradicién da peregrinacion de San Francisco de Asis a Compostela.
Cultura e pensamento”. Singul, Francisco (ed.): Peregrino e novo apdstolo. San Francisco no
Camiflo de Santiago, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 62-77.

Singul, Francisco (2015): “San Francisco e o seu tempo”. Singul, Francisco (ed.): San Francisco e
o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 17-28.

Torres Fontes, Juan (1953): “El obispado de Cartagena en el siglo XIII”. Hispania: Revista espa-
flola de bistoria 52, pp. 339-401.

Torres Fontes, Juan (1998): Cronologia de los obispos de Cartagena en la Edad Media”. Anuario
de estudios medievales 28, pp. 661-678.

67



