
51

Cando Compostela comungou coa ciencia: a actividade intelectual 
dos franciscanos santiagueses nunha análise comparativa1

Lúa Blanca Garea Garrido — Universidade de Santiago de Compostela 

1. Introdución
A finais do século pasado, un artigo de Luis García Ballester confirmaba o papel central compos-
telán no coñecemento dos saberes científicos dentro da península ibérica no s. XIII ao poñer de 
manifesto a presenza de tres studia das ciencias naturais na cidade compostelá descoñecidos até 
aquel momento: os conventos de franciscanos e dominicos e a sede episcopal (1996: 152). Así, 
o documento facía que o investigador reconsiderase algunhas cuestións sobre o interese destas 
ordes (1996: 146) pola filosofía natural e as matemáticas, relacionadas coa astronomía e a astro-
loxía, a metafísica ou a xeometría, e determinase que a súa orixe non debía situarse nos anos 60 
dese século nas zonas de Cartaxena e Murcia, tal como se pensaba até aquel momento, senón que 
tiñan a súa orixe uns corenta anos antes e no noso territorio (1996: 153). 

A fonte grazas á que xorde esta hipótese é o fol. 1r do manuscrito Città del Vaticano, Biblio-
teca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 659 (en adiante Vat. Lat. 659), no que temos noticia dunha 
serie de préstamos bibliográficos entre a sede episcopal e os mosteiros de franciscanos e domi-
nicos relativos a materias da filosofía natural2. Este intercambio de obras, utilizadas polos frades 
mendicantes composteláns cun obxectivo posiblemente orientado ao seu estudo e divulgación, 
non ten unicamente importancia pola súa existencia en si ou pola constatación dun cambio nas 
orixes dos estudos científicos por parte dos mendicantes hispánicos, senón que ten tamén o seu 
papel e razón de ser nun contexto moito máis amplo. 

A pesar da exactitude e completeza do traballo de García Ballester, existen aínda moitas 
incógnitas sobre o desenvolvemento dos estudos naturais nestes centros composteláns, algunhas 

1	 Esta publicación forma parte dun proxecto de tese financiado polas Axudas de apoio á etapa predoutoral da Consellería 
de Educación, Ciencia, Universidades e Formación Profesional da Xunta de Galicia (ED481A), así como do proxecto 
LETRA (Lectura, comentario y traducción de autores clásicos en la Edad Media hispánica: estudio, edición y catálogo; 
PID2024-157100NA-I00).

2	 Biblioteca Apostólica Vaticana, Vat. Lat. 659, fol. 1r. Dixitalizado en: https://digi.vatlib.it/mss/detail/Vat.lat.659 [última 
consulta: 06/10/2025].



Lúa Blanca Garea Garrido

52

das cales foron xa postas de manifesto no final da publicación do devandito investigador (1996: 
164), relacionadas co proceso de nacemento e conformación destes studia, as particularidades da 
actividade levada a cabo, a procedencia das obras que incluíu o seu corpus científico e literario ou 
a súa desaparición, pois a partir de 1230 non volvemos ter noticia deste labor. Neste sentido, un 
dos problemas para tratar de resolver estes aspectos adoita ser precisamente a falta de testemuños 
que avalen ou permitan afondar na cuestión. Así, as circunstancias obrigan a utilizar perspectivas 
e metodoloxías alternativas que permitan achegarse ao estudo destes centros e do papel de San-
tiago como parte da historia da ciencia ibérica. 

Neste sentido, unha das vías de aproximación á cuestión é a análise comparativa. Este en-
foque non é novo dentro da traxectoria do estudo desta materia, o propio García Ballester (1996: 
159-160) xa poñía en relación os centros composteláns cos de Oxford ou París3. Así, o presente 
traballo desenvolverá unha nova interpretación en forma de proposta metodolóxica, facendo unha 
relectura dos casos comparados con anterioridade e analizando outros dous non estudados ata 
agora, contribuíndo así á hipótese de que a metodoloxía comparativa representa unha técnica útil 
para afondar nesta tradición cando o estado da cuestión e fontes primarias non permiten extraer 
novas conclusións sobre a materia e posibilitando tamén situar contextualmente de forma máis 
precisa o noso caso de estudo principal4. 

Esta aproximación metodolóxica estará dividida en catro partes. A primeira expoñerá o 
obxecto de estudo de base, é dicir, o caso compostelán. As restantes seccións están centradas nos 
tres obxectos de comparación: os centros de Oxford e París, o caso francés do Vallis Viridis e o 
caso italiano de Sarnano. No primeiro dos casos, o de Oxford e París, a comparación vén dada 
pola propia análise do Vat. Lat. 659 fol. 1r por parte de García Ballester (1996: 159-161), quen 
a pesar de non realizar un estudo comparativo como tal, considera aspectos relacionados entre 
estes ámbitos, sendo a razón principal do cotexo entre eles o seu período de actividade intelectual 
a principios do s.XIII e o uso compartido de determinadas obras ou materias. 

En segundo lugar serán obxecto de comparación o caso compostelán e o do chamado Vallis 
Viridis, un dos primeiros conventos franciscanos parisienses, que aparece na primeira das análises 
do Vat. Lat. 659, feita por De Bruyne en 1930. Nela, o autor poñía en dúbida que o corpus de 
obras científicas utilizado polos frades mendicantes de principios do s. XIII puidese pertencer a 

3	 Matizamos, con todo, que aínda que realmente os frades dominicos santiagueses tomaron tamén parte nesta cuestión, 
como será manifestado, este estudo estará centrado unicamente nos seus irmáns franciscanos debido á imposibilidade de 
incluír as dúas perspectivas nestas páxinas. Desta forma, entenderemos os casos dos franciscanos e dominicos de Oxford 
e París mencionados por García Ballester como un único bloque, pero comparándoo unicamente co caso franciscano 
santiagués. Con todo, poñemos de relevo a análise completa de García Ballester, que incluía a perspectiva dos dominicos 
parisienses de Saint-Jacques (García Ballester 1996: 146, 152-153, 160).

4	 Neste sentido cómpre ter en conta as aportacións de Capelli (2013) sobre os estudos comparativos e a literatura medieval, 
considerando cuestións como o alcance de diferentes disciplinas que engloba hoxe o estudo da literatura medieval, desta-
cando así a súa faceta interdisciplinaria e transversal, e sendo a perspectiva cultural comparativa de axuda para o afonda-
mento nestes estudos. Temos así mesmo en conta certas limitacións ou dificultades no referente á análise comparativa no 
contexto da literatura medieval, como foron postas de manifesto por Domínguez Prieto (2005), así como as consideracións 
de Holmes e Standen (2015) sobre a necesidade de examinar os estudos medievais dende unha perspectiva comunicativa 
diferente da eurasiática e os achegamentos á cuestión baixo a premisa de “What was ›global‹ in the Middle Ages?”. 



53

Cando Compostela comungou coa ciencia

un convento hispano debido ás prematuras datas recollidas, de aí que a pesar de estar sinaladas en 
eras hispánicas obviase ese matiz e situase o corpus na segunda metade do século e non na pri-
meira e, ademais, aportase a lectura de Vallis Viridis en lugar de Vallis Dei, que poñería o foco non 
en Santiago, senón neste convento franciscano francés, que foi nun primeiro momento situado en 
Saint-Denis e pouco despois trasladado a Saint-Germain (De Bruyne 1996: 230). Así, aínda que 
esta errónea identificación fora xa corrixida coa publicación de Castro (1993), cómpre reflexionar 
sobre as similitudes e diferencias entre os dous casos.

O último obxecto de comparación nesta análise é o do mosteiro franciscano de Sarnano, 
en Macerata (Italia), pero a xustificación para a comparación con este caso é significativamente 
diferente das anteriores. Aínda que esta cuestión será explicada en detalle no apartado correspon-
dente, a relación indirecta entre os dous espazos xeográficos vén dada pola produción científica de 
Pedro o Galego, bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267 pero de orixe galega, do que conservamos 
tres obras, parte dunha das cales pode atoparse hoxe no devandito Sarnano. 

2. Todos os camiños levan a Compostela
Tal e como xa expoñía García Oro (2006: 17-22), os mendicantes chegan ao territorio peninsular 
no s. XIII baixo dúas premisas: como peregrinos a Santiago e como misioneiros para o Islam, 
asentándose nas principais vías de comunicación Xacobeas, é dicir, en dirección a Santiago, con-
cretamente en lugares como Vitoria, Burgos, León ou Oviedo. Estes asentamentos teñen unha 
natureza urbana e estratéxica, e o caso particular de Santiago ten unha especial importancia por 
ser a cidade que neste momento o representa todo: é metrópole e padroado relixiosos, señorío 
territorial e meta de tódolos camiños (García Oro 2006: 22). 

A temperá creación destes mosteiros provoca posteriormente o desenvolvemento de diver-
sas teorías sobre o seu xurdimento. No caso compostelán, a creación dos mosteiros franciscano e 
dominico se relaciona coas propias peregrinacións de san Francisco e san Domingo de Guzmán a 
Compostela5. Manso Porto (2014: 19-21) bosquexa o proceso polo cal se establece o relato da fun-
dación do mosteiro franciscano de Compostela da man do propio santo, sinalando como durante 
o s. XIII non temos aínda noticias del, no XIV queda consolidada esta tradición e posteriormente 
no XVI escoitamos as novas da fundación do convento de Val de Deus por parte de san Francisco. 

Ademais, a posición estratéxica dos mosteiros mendicantes non inflúe unicamente no seu 
proceso de asentamento, senón tamén nas actividades intelectuais ás que dedican parte dos seus 
labores. Como ben sabemos, os mendicantes son parte da tendencia intelectual e escolástica da 
Europa do s. XIII, polo que as súas comunidades destacan pola súa práctica libraria, por con-
verterse en posuidores de libros, en casas de estudos, studia generalia ou incluso universidades 
nacidas da copia sistemática e estudo de libros (García Oro 2006: 95-96).

5	 Pérez Rodríguez (2018: 97) destaca ademais como a competencia entre ordes relixiosas no que se refire ás súas orixes 
adoitaba ser común, como é o caso dos mosteiros de Sobrado e Oseira ou precisamente, aínda que de menos renome, o dos 
dominicos e franciscanos. Así mesmo o investigador pon de manifesto as particularidades do asentamento dos mendicantes 
no reino de Galicia, destacando a súa cronoloxía e repartimento xeográfico, que aínda que non son obxecto de estudo aquí, 
son de relevancia para a comprensión do panorama xeral galego nesta cuestión. 



Lúa Blanca Garea Garrido

54

E así, os seus estudos non teñen unicamente un carácter teolóxico ou litúrxico. É de rele-
vancia que fe e ciencia, predicación e filosofía natural, converxen neste momento nos contextos 
mendicantes6. Neste sentido, a consideración de Compostela como parte da tradición mendicante 
do estudo da filosofía natural foi confirmada por García Ballester no seu traballo de 1996. Con 
todo, o xermolo da cuestión non nace aí, senón case setenta anos antes, concretamente en 1930, 
co descubrimento na Biblioteca Apostólica Vaticana do xa mencionado fol. 1r do manuscrito Vat. 
Lat. 659 da man de De Bruyne. 

A primeira análise deste foi a concibida neste momento polo investigador belga, pero des-
pois sería fortemente rexeitada e corrixida polos estudos de Castro (1993) e García Ballester 
(1996). Tal e como o describe De Bruyne (1930: 229-230), o documento que estamos a tratar, 
escrito en gótica francesa cara a metade do s. XIII, está dividido en cinco entradas, con tres es-
crituras diferentes e recollendo en eras hispánicas as datas nas que foron retirados, seguramente 
pertencendo este rexistro ao prestameiro, unha serie de libros dunha mesma biblioteca, situada 
nun posible Vallis Dei, nun período que comprende nove anos, e incluíndo ademais o nome das 
persoas que recollían eses volumes.  A continuación, faise a primeira transcrición do documento.

O problema principal deste estudo ten que ver coa negación da relación entre o corpus bi-
bliográfico mencionado e o territorio compostelán. Sesenta e tres anos despois a análise de Castro 
corrixe os erros iniciais, pois argumenta que o estudo previo deu lugar a unha “graciosa teoría” 
(1993: 151) derivada da crenza do investigador francés de que como os manuscritos mencionados 
neste rexistro eran demasiado científicos para pertencer a un mosteiro español, foron ignoradas 
as datas en eras hispánicas7, a orixe hispánica dos nomes dos frades mencionados e o nome do 
mosteiro en cuestión, interpretando que onde o documento di Vallis Dei debía lerse en realidade 
Vallis Viridis, e que por tanto facía referencia a un mosteiro franciscano próximo á universidade 
de París (1993: 151). 

Con todo, a pesar dos grandes avances que supuxo na interpretación da cuestión, afianzando 
a correcta lectura de Vallis Dei, a análise de Castro (1993) non estivo libre de erros. Existe no 
seu traballo un defecto fundamental: o feito de que no documento non aparece unicamente men-
cionada a participación dos frades franciscanos. Isto foi corrixido no estudo de García Ballester 
(1996: 157-158), recoñecendo nel a presenza de dous irmáns menores do mosteiro de Val de Deus 
e un da orde de predicadores, é dicir, de Bonaval8. Esta corrección de García Ballester amplía o xa 
exposto con anterioridade, matizando a identificación dunhas 48 obras recollidas explicitamente 
en 39 ou 40 volumes, ademais dalgunhas outras que non poden ser identificadas. Delas, apunta 

6	 Tal e como xa resume Lázaro Pulido (2013: 92): “La naturaleza entendida como el resultado del acto creador de Dios se 
asocia en el siglo XII a la curiosidad intelectual, en un humanismo del microcosmos del hombre creado que va a provocar 
diferentes tipologías de pensamiento, reacciones y respuestas que en el siglo XIII se favorece por la consumación de un 
contexto geográfico, económico y social que toma carta de naturaleza en la escolástica renovada de las órdenes mendican-
tes: dominicos y franciscanos”. Do mesmo xeito, o investigador destaca que esta visión sobre a natureza e o seu estudo 
non está necesariamente ligada aos contextos universitarios, senón que está presente tamén noutros ambientes.

7	 Considerando xa que logo De Bruyne que as datas recollidas pertencerían á década dos anos 60 do s. XIII (1930: 229-230) 
e Castro (1993: 151-152) aos anos 20 do mesmo século. 

8	 A saber: Petrus Oduarii e Johannes Fernandi no primeiro caso e Martinus Fernandi no segundo. 



55

Cando Compostela comungou coa ciencia

tamén, 33 pertencerían á materia astronómica, astrolóxica ou de filosofía natural en xeral (1996: 
157). Nesta nova interpretación cobrará tamén un papel importante o descoñecemento do pro-
pietario real dos manuscritos e a súa falta no inventario da biblioteca de Bernardo II de 1236. Para 
el, con todo, existían dúas posibilidades: que pertencesen a Bernardo II pero foran doadas antes 
da creación do catálogo, ou ben que pertencesen á biblioteca episcopal e non aparecesen por tanto 
no inventario persoal do bispo (García Ballester 1996: 158)9. 

O corpus ao que nos estamos a referir, aínda que demasiado amplo para reflexar aquí10 pero 
citando o resumo que facía García Ballester na súa propia análise, comprende obras científicas 
pertencentes á tradición greco-árabe, especialmente as traducidas ao latín en Toledo durante a 
segunda metade do século anterior, incluíndo a obra de Ptolomeo, Azarquiel, Alfragano, Alfarabi 
e os comentarios de al-Narizi, o tratado de astroloxía de Albumasar, Táboas de astronomía, a 
tradición algorítmica e tamén as traducións dos escritos naturais de Aristóteles (De animalibus) e 
os comentarios de Averroes á Metafísica ou ao De anima (García Ballester 1996: 159). 

Expoñemos a continuación (Táboa 1) de maneira resumida os puntos máis significativos das 
tres análises que acabamos de presentar, así como os erros derivados das mesmas que dificultaron 
o recoñecemento da importancia deste documento ata o momento, sinalados en cor vermella:

De Bruyne (1930) Castro (1993) García Ballester (1996)

Datas 1260-1268 1222-1230 1222-1230

Lugares Vallis Viridis Vallis Dei Vallis Dei

Prestameiros Frades menores e 
predicadores Frades menores Frades menores e 

predicadores

Prestatarios Indefinido Frades menores (depósito 
na sede episcopal) Biblioteca episcopal

Usos Non especificado Studium conventuale Studium conventuale

Identificación das obras 
do corpus Solo edición Identificación parcial Identificación case 

completa

Táboa 1: Similitudes e diferenzas na análise do fol. 1r do Vat. Lat. 659.

9	 Sobre esta cuestión cómpre ter en conta as consideracións de López-Mayán Navarrete sobre a existencia e circulación de 
libros litúrxicos na Catedral de Santiago de Compostela entre os s. XI e XV, así como especialmente as explicacións sobre 
a súa desaparición a partir de 1572, como poden ser efectivamente as doazóns, pero tamén a venda de exemplares ou a súa 
propia destrución (2010: 412-413). 

10	 Para unha ollada completa ás obras identificadas ata agora e as súas particularidades remitimos de novo ao último traballo 
completo publicado sobre a cuestión, a de García Ballester (1996: 165-169). Esperamos poder ofrecer unha nova análise 
nun futuro próximo. 



Lúa Blanca Garea Garrido

56

Así, García Ballester fai fincapé no feito de que as materias estudadas polos frades deixan 
ver a existencia duns studia nos que os frades menores e predicadores demostraban un interese 
particular pola ciencia nunhas datas moi temperás, pois pon a súa actividade en comparación coa 
levada a cabo no studium generale de Oxford dende 1224 por parte de Roberto Grosetesta e en 
Saint-Jacques de París dende 1218 (1996: 146). 

3. Oxford e París 
Así, no momento no que Compostela estaba a comungar coa ciencia, o mesmo ocorría noutros 
lugares de Europa, incluso nalgúns tan importantes como os que derivarían nalgunhas das uni-
versidades de maior referencia no mundo. 

García Ballester (1996: 160) abordaba esta cuestión sinalando que o documento da BAV non 
é unicamente proba de que Compostela debe ser considerada entre os focos de actividade intelectual 
da península, senón que é ademais testemuña das relacións existentes entre os círculos intelectuais 
europeos, así como da transmisión de ideas e obras a través destas redes intelectuais. Claro está, 
Compostela goza dun lugar privilexiado grazas ás conexións que lle proporciona o Camiño de Santia-
go. No eido político a súa faceta como meta de peregrinacións outorgáballe un significativo poder no 
reino de León (Herbers 2015: 48) estando a peregrinación xacobea arredor do 1200 nun momento 
de plena vitalidade no que chegan a Compostela peregrinos de todo tipo grazas á súa notoriedade 
(Singul 2015: 18). Consecuentemente, Singul chega a definir este proceso como un “fenómeno de 
masas” no que os franciscanos teñen un papel incuestionable estando en absoluta consonancia os seus 
principios morais e espirituais coa capacidade pastoral e espiritual da ruta xacobea (2014: 65-66). Tal 
e como tamén citaba García Ballester, “el Camino de Santiago lo recorrían también los libros desde 
las más variadas partes de Europa” (García y García/Vázquez Janeiro 1986: 546).

García Ballester ten en conta dous centros principais na súa comparación co panorama 
santiagués: os xa mencionados Oxford e París. Así mesmo, Rucquoi (2005: 237-243) sinala xa 
relacións e intercambios de coñecemento entre a escola episcopal compostelá e outros centros 
europeos a través do traslado de mestres e estudantes a zonas de Francia ou Italia, así como estaba 
en contacto con Oriente (2005: 248-249). 

Desta forma, García Ballester destaca que o momento no que os frades composteláns fan 
uso do corpus mencionado sorprende pola súa prontitude (1996: 159), que naturalmente resulta 
un factor determinante á hora de comparalo con outros casos, pero en ámbitos tan diferentes 
non resulta suficiente. Por iso, o investigador tamén apuntaba que existen certas consideracións 
necesarias nesta comparación que separan a relación entre estes casos de estudo a pesar de que a 
proximidade temporal entre centros tan inicialmente dispares sexa de interese. É precisamente no 
tipo de obras e a súa utilización onde pon el o foco, sinalando como en Santiago obras como as xa 
mencionadas antes eran utilizadas en 1225 da man de Johannes Fernandi, en Oxford eran incor-
porados os libros matemáticos (García Ballester 1996: 160). Porén, tamén destaca a continuación 
que os compañeiros parisienses non gozaron, polo menos parcialmente, do mesmo contexto, ao 
verse afectados polas Constitucións da orde de 1228, a través das cales fora rexeitado o estudo 
destas materias e ciencias mundanas.



57

Cando Compostela comungou coa ciencia

Deste xeito, a comparación inicial de García Ballester sustenta as súas similitudes en (1) 
datas, (2) intereses compartidos e (3) o contexto mendicante ao que pertencen. No que se refire 
as diferenzas entre os centros mencionados, consideramos que algunhas delas teñen un peso es-
pecialmente significativo que provoca que a comparación non poida ser conclusiva. 

En primeiro lugar, aínda que é certo que as datas iniciais de actividade dos distintos centros 
son moi similares, non o é a súa traxectoria. Isto xa fora tamén posto de manifesto por García 
Ballester nas propias conclusións do seu estudo (1996: 164), preguntándose por que a pesar da 
proximidade de datas e materias entre os centros e das dificultades que sufriron os de Oxford e 
París, foron precisamente estes os que tiveron unha continuidade no tempo e non o de Santiago.

Tendo isto en conta, queremos sinalar outros catro puntos chave de diferenza entre os ámbitos 
comparados, que etiquetamos como (1) magnitude, (2) ambientes, (3) personalidades e (4) usos. 

Respecto á primeira cuestión, e en relación coa traxectoria dos ámbitos comparados, é ma-
nifesto que a pesar de poder situar os diferentes centros en datas moi próximas, a súa magnitude 
non é comparable. Isto non lidia coa maior ou menor valía dos centros, pero si semella parcial 
comparar os inicios de dúas das universidades máis lonxevas do continente cun centro de estudo 
cuxa traxectoria, polo coñecido ata agora, non excede a década. 

Por outra parte, e continuando a argumentación anterior, os ambientes nos que os tres 
centros xorden distan moito entre eles. Tal e como establecía Díaz y Díaz (1971: 197-198), no 
caso compostelán os estudos desenvoltos durante esta época na sede episcopal non eran aínda 
comparables aos dun ambiente universitario como tal, centrados na ensinanza da gramática, a 
dialéctica ou a filosofía. Si se establece que dende mediados do s. XI temos noticias dunha escola 
xa institucionalizada (Díaz y Díaz 1975: 184), que grazas a Xelmírez pasa da formación gramatical 
a incluír nos seus estudos a elocuencia e a lóxica aumentando así os seus recursos e prestixio no 
s. XII, sen esquecer ademais os desprazamentos que algúns clérigos facían ao estranxeiro para 
mellorar os seus estudos (1975: 186-188) e as relacións con outros centros xa mencionadas antes 
grazas ás consideracións de Rucquoi (2005: 237-243). 

Os centros de Oxford e París contan cuns estudos máis establecidos e abertos, orientados 
cara a formación universitaria no que entenderíamos como un studium generale. No caso compos-
telán, aínda que as materias eran ata certo punto compartidas cos seus veciños franceses e ingleses, 
a falta de traxectoria e noticias posteriores indican máis unha orientación cara o studium conven-
tuale, no que os frades demostraron un particular interese por diversas materias, posiblemente 
para o seu estudo privado ou copia de libros, pero que non chegou a establecer raíces. Ou polo 
menos non neste lugar, como veremos máis adiante. 

Así mesmo, e de novo en relación coa distinta traxectoria que seguiron estes centros de estu-
do, cómpre destacar tamén as diferenzas derivadas das personalidades vencelladas a cada un deles. 
Como xa apuntaba García Ballester (1996: 164), Oxford e París viron nacer figuras de especial 
relevancia, como Roberto Grosetesta ou Adam Marsh. No caso compostelán coñecemos de forma 
directa aos xa mencionados, Petrus Oduarii, Johannes Fernandi e Martinus Fernandi11. A relevancia 

11	 Falamos de figuras directamente relacionadas coa actividade do Vat. Lat. 659, tendo tamén en conta de forma posterior, 
como será posto de manifesto, a actividade de Pedro o Galego pero sen desmerecer a existencia doutras figuras relacio-



Lúa Blanca Garea Garrido

58

das figuras relacionadas con cada centro non é meramente unha cuestión de recoñecemento xeral 
ou fama, senón que ten tamén que ver coa propia produción literaria ou científica dos centros. 
Nos casos de Oxford e París si existe unha produción derivada dos estudos levados a cabo, non 
así no caso compostelán, do que non temos noticias de ningunha produción literaria ou científica 
durante os anos aos que se refire o documento da Vaticana. Explica todo isto o último ítem ao que 
nos referiamos, os usos dos materiais dos que dispoñían, que teñen unha dobre natureza: unha 
pasiva compartida polos tres, de estudo de materias parcialmente compartidas aínda que a niveis 
diferentes, e unha activa, unicamente manifestada naquel momento polos centros estranxeiros. 

Dito isto, podemos observar que a aproximación comparativa posta de manifesto por Gar-
cía Ballester ten esencialmente unha natureza sincrónica, que permite ver realmente as grandes 
diferenzas entre os exemplos utilizados. Ben é certo que o investigador fai algunha mención a 
outros lugares, como o norte de Italia, especialmente na análise das obras utilizadas polos frades 
santiagueses, pero non constitúen exemplos tan significativos como os xa mencionados. 

A pesar de ser a perspectiva comparativa unha metodoloxía de interese para profundar 
nalgúns aspectos desta cuestión, as similitudes observadas ata agora vénse excedidas polas signi-
ficativas diferenzas entre os centros elixidos por García Ballester. Por esta razón, a continuación 
preséntanse dous novos exemplos comparativos que resolvendo a problemática da diferenza de 
magnitude entre os centros utilizados previamente, abordan perspectivas diferentes. 

4. Vallis Viridis
Realmente, este non debe ser considerado un caso de comparación novo, senón unha sorte de 
continuación lóxica do apartado anterior. Neste caso, analizamos o asentamento franciscano pari-
siense e non o dominico como sinalaba García Ballester, pero o contexto no que xorden os dous 
é similar. Para realizar a súa identificación do Vallis Dei co Vallis Viridis, De Bruyne (1930: 230) 
acudía ao Carthularium Universitatis Parisiensis, no cal efectivamente foi recollido como nun pri-
meiro momento, chegados os franciscanos a París entre 1219 e 1220 “apud Sanctum Dionysium 
morabantur, construere coeperunt in loco Vallis Viridis (Valvert, Vauvert), «domum longam et 
altam, quae multis fratribus videbatur esse contra statum paupertatus Ordinis»”. Despois disto, 
arredor de 1230 trasladáronse “ad S. Germanum, ubi remanserunt primo quidem ut hospites, 
postea vero jecerunt fundamenta illius conventus, qui appellabatur ‘le grand counvent des Cor-
deliers’” (Denifle/Chatelain 1889: 135). Este proceso de asentamento, examinado tamén por 
Beaumont-Maillet, é en realidade unha cuestión complexa, pois argumentando que os primeiros 
franciscanos parecen ter chegado a París en 1217 e teríanse dedicado inmediatamente ao estudo, 
aínda que pon en dúbida as localizacións iniciais dos frades na cidade (1975: 9-10)12. Establecido 

nadas coa sede compostelá. Castro (1996: 13-16) destaca no s. XIII as figuras relacionadas coa provincia franciscana de 
Santiago do propio Pedro o Galego, Xoán Xil de Zamora e Gonzalo Hispano Gallaecus.  

12	 Para unha panorámica completa sobre o proceso de asentamento dos franciscanos en París e os comezos da súa actividade 
intelectual véxase Beaumont-Maillet (1975), especialmente as pp. 6-37, que abordan cuestións como os seus empraza-
mentos iniciais, as dúbidas respecto das súas localizacións ou as figuras asociadas a eles. Ao establecer como xustificación 
para esta comparación o establecido por De Bruyne (1930), tomamos como referencia o argumentado por el. 



59

Cando Compostela comungou coa ciencia

que os casos de Oxford e París, aínda que de inmenso valor para a comprensión do papel santia-
gués, poden pecar de ser demasiado grandes en comparación, e visto que o caso parisiense conta 
cunha fase anterior xustificadamente relacionada co noso foco principal, é necesario valorar a 
diferenza comparativa que supón estoutro caso. Os datos en si non distan moito dos xa expostos, 
pero podemos facer algúns matices nos resultados da comparación.

Como xa poñiamos de manifesto, a razón principal da comparación entre o eido parisiense 
e o santiagués foi nun inicio a cuestión sincrónica, que segue sendo aplicable a este caso ao non 
distar especialmente as datas entre un e outro. De feito, se consideramos como se mencionaba 
que os franciscanos permaneceron en Saint-Denis entre 1219 e 1230, un emprazamento situado 
actualmente a uns dez quilómetros do convento dos Cordeliers, as datas cadrarían exactamente co 
período de actividade manifestada polos frades composteláns. 

A dificultade máis relevante da comparación anterior, con todo, era a diferenza de magni-
tude entre o caso francés e o santiagués. Esa significativa diferenza podería verse en parte resolta 
se temos en conta este primeiro emprazamento, situado ás aforas da cidade, que se atopa nun 
ambiente menos urbano, ou polo menos non totalmente establecido no territorio urbano en re-
lación coa universidade, parecéndose máis ao que podería ser o caso santiagués, tamén nun lugar 
privilexiado e estratéxico, pero sen relación directa cun contorno intelectual universitario. 

Por outra parte, sobre a cuestión central dos intereses compartidos no apartado anterior, este 
caso é algo máis complexo. Beaumont-Maillet (1975: 196-199) sinala probas de que os franciscanos 
parisienses contaban xa cunha biblioteca dende mediados do s. XIII, aínda que debido á falta de in-
formación sobre o seu contido e á perda dos seus fondos no s. XVI, as conclusións son limitadas. Con 
todo, se ben non podemos facer alusións concretas á cuestión, si que podemos delimitar, inicialmen-
te, que existe de novo un interese intelectual compartido entre as dúas comunidades, que iría ligado a 
algún tipo de actividade aplicada ao estudo ou á produción, como ocorre en xeral noutros exemplos 
de caso do ámbito mendicante. Extraemos así deste apartado que a aproximación inicial dende un 
caso dimensionalmente máis próximo pode proporcionar unha perspectiva máis semellante. 

5. Sarnano
Tal e como xa foi mencionado ao principio e durante toda esta análise, unha das cuestións máis 
significativas á hora de entender a traxectoria dos studia analizados por García Ballester (1996: 
164) é o baleiro de información despois de 1230, a última entrada rexistrada no fol. 1r do Vat. 
Lat. 659. A causa disto, o investigador preguntábase cal sería o motivo polo que non volvemos ter 
noticias desta tradición de estudo mendicante ata a produción científica de Pedro o Galego e de 
Xoán Xil de Zamora na segunda metade do s. XIII (1996: 164)13. Unha das posibles causas deste 
silencio de case 30 anos vén xustificado polo propio motivo que xa argumentaba García Ballester: 
a produción científica de Pedro o Galego. 

13	 Tal e como sinala García Oro (1993: 388) despois deste momento non temos noticias directas da vida intelectual francisca-
na compostelá, aínda que non dubida que continuaría no s. XIV e existen noticias da normativa libraria do mosteiro. Cabe 
destacar, con todo, que García Oro (1993: 387) poñía de manifesto a súa conformidade coa interpretación cronolóxica que 
aportaba De Bruyne (1930).



Lúa Blanca Garea Garrido

60

Pedro o Galego foi o primeiro bispo de Cartaxena entre 1250 e 1267, unha vez restaurada a 
sede episcopal. Dende o século pasado, esta figura foi gañando protagonismo ao pasar de coñecer-
se unicamente o seu labor como bispo e proximidade co rei Fernando III e co seu fillo o infante 
don Afonso, do que foi confesor, á súa produción científica e intelectual. Conservadas hoxe tres 
das súas obras14, editadas no ano 2000 por Martínez Gázquez, e coa sospeita de ter escrito outras 
dúas, nos últimos tempos o interese por Pedro o Galego está a crecer15.

Á marxe das discusións sobre a veracidade de determinados datos sobre a súa vida, unha das 
referencias biográficas máis relevantes sobre o bispo é precisamente unha suposta nota transmiti-
da polo seu contemporáneo Xoán Xil de Zamora, no que dá conta dalgúns momentos significati-
vos da súa vida antes de converterse en bispo (Ortega 1740: capítulo 6, libro 1, tomo 1):

Frater Petrus Gallego ingressus est monachus monasterium apud Bastitam Toleti extra ciuitatem; 
succedit in Guardianatu fratri Alphonso Martino, qui misus Toletum anno 1219 fuit primus 
guardianus; postea anno 1236 erat Prouincialis, Regi Fernando propter egregias eius virtutes, 
sanctimoniam et sapientiam nimis charus et filio. 

Segundo isto, Pedro o Galego pasou os seus primeiros anos en diferentes puntos da pe-
nínsula. Desta forma, o detalle máis importante nesta argumentación é a teoría admitida pola 
crítica de que o bispo franciscano, de orixe galega, se forma realmente no mosteiro santiagués 
do que vimos falando nos seus primeiros anos, tras o cal se trasladou a outras zonas da península 
e se converteu finalmente en bispo de Cartaxena grazas á súa relación coa familia real (Martínez 
Gázquez 2000: IX-X). 

Neste contexto, unha das posibilidades polas que a actividade intelectual santiaguesa sufriu 
un declive a partir dos anos 30 do s. XIII pode precisamente deberse a esa diseminación das figuras 
implicadas neste proceso a outros lugares intra ou extra peninsulares. O bispo de Cartaxena, de 
formarse no mosteiro santiagués, teríase trasladado polo menos a Toledo durante a súa xuventude 
e, unha vez elixido prelado, puxo en práctica o aprendido até aquel momento na súa propia obra. 

Xa que logo, a elección deste último exemplo deriva das súas obras. Falamos concretamen-
te da Summa de astronomia, que hoxe está custodiada en dous manuscritos: Madrid, Biblioteca 
Nacional de España, ms. 8918 e, neste caso, o Sarnano, Biblioteca Comunale di Sarnano, E.108. 
Polo tanto, tendo en conta que Pedro o Galego pode ser dalgunha forma proba da supervivencia 
da actividade intelectual compostelá, aínda que cunha relación indirecta, cómpre tamén poñer de 
manifesto a comparación da actividade santiaguesa coa deste particular exemplo italiano. 

De acordo con Abate (1947: 479) sabemos que Sarnano, como municipio ou emprazamento 
xeográfico, nace a principios do s. XIII ligado a unha sorte de lenda fundacional16. No que se 

14	 A saber: Summa de astronomia, Liber de animalibus e De regitiva domus. 

15	 Sobre a figura de Pedro o Galego, pode consultarse Pelzer (1924), López (1925), Torres Fontes (1953/1998), Martínez 
Gázquez (2000), Marquant (2013), González Fernández (2020) ou Ortega López (2023), entre outros. Para unha pequena 
biografía divulgativa a modo de resumo e a xustificación desta tradución do seu nome, pode consultarse Garea Garrido 
(2025).

16	 Segundo a lenda, os señores feudais das Marcas, que querían crear o novo Sarnano, non conseguían poñerse de acordo 



61

Cando Compostela comungou coa ciencia

refire en si ao asentamento dos franciscanos no lugar, esta zona foi unha das máis representa-
tivas para o franciscanismo na rexión italiana das Marcas17. Á marxe das consideracións sobre o 
territorio en si18, sabemos que o lugar no que os frades franciscanos se estableceron na área de 
Sarnano non foi a súa primeira residencia, senón que foron realmente trasladados alí arredor de 
1327 dende Roccabruna. Este é un antigo mosteiro, non lonxe do propio Sarnano19, hoxe parte 
dunha propiedade privada pero inservible debido ao terremoto que sufriu a zona no ano 201620. 
O motivo deste traslado foi un incendio provocado por “algúns delincuentes”, no que ademais 
foron roubados case todos os seus libros e posesións, segundo Abate extrae de documentación da 
época, a cal desgraciadamente non transmite (1947: 479). 

O que si sabemos é que tanto no primeiro mosteiro como no segundo, os frades desen-
volvían algún tipo de actividade intelectual21. Por desgraza, tamén recolle que non temos máis 
noticias posteriores sobre a biblioteca ou o convento antes do seu traslado a Sarnano, no que 
reciben un lugar urbano e privilexiado. Nos seguintes séculos si temos máis información sobre o 
desenvolvemento do convento, especialmente grazas a doazóns ou testamentos22. Do patrimonio 
librario conservado hoxe na biblioteca franciscana sarnanesa temos diferentes noticias, mais o 
seu estudo non é especialmente antigo tendo ademais en conta que o estado no que se atopaba 
a biblioteca no século pasado, segundo Abate, era dunha completa desorde e abandono (1947: 
481). Por sorte, o labor levado a cabo grazas ao apoio das autoridades durante os anos seguintes 
permitiu ter polo menos algunhas referencias aos manuscritos e libros que hoxe están alí conser-
vados. Abate (1947: 483-529) ofrece unha relación de 76 manuscritos de entre os s. XIII e XV e 

no escudo de armas que ilustraría este novo lugar, con tanta sorte que estando de paso por alí o propio san Francisco, foi 
o encargado de tomar a decisión. Levando a cabo unha milagre, ao poñer o extremo do seu cordón enriba dunha mesa 
formou a cara dun serafín con seis ás. Así foi elixida a imaxe, que aínda hoxe pode verse no escudo oficial do Comune di 
Sarnano (Abate 1947: 479).

17	 Tal e como apunta Pagnani (1962: 56): “Il francescanesimo a Sarnano è radicato come in nessun’altra parte delle Marche, 
accetto forse Fabriano. È certamente la zona più carica di ricordi francescani. Si può dire che dalla costa del Monteragnolo 
alle colline di fronte e fin nell’interno della stessa Sarnano, tutto parla del Santo di Assisi”. 

18	 Para máis información sobre a conformación xeográfica e social do territorio de Sarnano véxase, por exemplo, Di Stefano 
(1994).

19	 Segundo os datos recollidos hoxe en plataformas como Google Maps ou Google Earth, a uns 3 kilómetros e medio de 
distancia.

20	 De acordo coa información proporcionada pola Agenzia per il turismo e l’internazionalizzazione delle Marche e a Giunta 
Regione Marche no seu sitio web oficial, dispoñible en https://letsmarche.it/-/convento-di-roccabruna-2 [última con-
sulta: 09/05/2025]. Ademais, tal e como sinala Pagnani (1962: 57), este lugar non foi sempre coñecido co mesmo nome, 
senón que tamén pode atoparse como Valcajano ou Brunforte. 

21	 Avarucci (1990: 201-206) menciona un documento importante, o testamento do pai Rinaldo, redactado o 22 de novembro 
de 1281, no que quedan en herdanza cen libras aos franciscanos de Roccabruna para a compra de libros. Segundo o citado 
por Avarucci, o documento é o pergameo 12 do Archivio di Stato di Fermo, que reza: “apud locum fratrum minorum de 
Rocca Bruna, pro libris sibi emendis centum libras Vulterranorum et Anconitanorum reliquid et quattuor libras annuatim 
pro thinicis suis et in hiis ipsum sibi heredem instituit”.

22	 Avarucci (1990: 205) menciona, por exemplo, o testamento do bispo de Konavlje Benigno da Sarnano, que en 1416 envía 
“conventui meo de Sernano Ordinis minorum libros quos habeo”, entre outras posesións. Tamén no século posterior 
destaca a presenza e labor de frei Costanzo Torri (1529-1595), ao que se debe a existencia en Sarnano de moitos dos seus 
manuscritos de teoloxía e filosofía (Abate 1947: 481).



Lúa Blanca Garea Garrido

62

58 incunables, aínda que de acordo con el é unha listaxe moi resumida e imperfecta. O fondo de 
manuscritos está especialmente dedicado a obras filosófico-teolóxicas, con exemplares de Grego-
rio Magno, Pedro Hispano, John Peckham, Boecio ou Virxilio23.

Dito isto, podemos xa distinguir os puntos chave da comparación entre este caso e o san-
tiagués, que neste caso parecen ter unha contrapartida constante. En primeiro lugar, cabe sinalar 
que ata agora, como si ocorría nos outros exemplos, non foi mencionado se a natureza desta com-
paración é de tipo sincrónico ou diacrónico, pois en parte poden ser as dúas. No caso de Sarnano 
temos que ter constantemente en conta o primeiro asentamento, o de Roccabruna, e o segundo, 
o do propio Sarnano. Na cuestión da periodización, Roccabruna parece ser contemporáneo ao 
caso compostelán, pois a pesar de non ter unhas datas claras e establecidas, Pagnani (1962: 60) 
aborda a veracidade da visita de san Francisco ao lugar en 1215 e Settembri (1906: 108) menciona 
a existencia dun Liberato Brunforte que, nacido entre 1215 e 1218, abrazou o franciscanismo 
arredor dos dezaoito anos no convento de Roccabruna en 1234. A orixe do convento de Sarnano 
é, naturalmente, posterior por arredor dun século. 

O ámbito dos centros merece tamén unha particular consideración. Como conxunto, Roc-
cabruna e Sarnano son en parte similares ao caso compostelán en canto pertencen a unha área de 
especial relevancia para a historia franciscana. Roccabruna, con todo, situado nun emprazamento 
más afastado e rural, parece neste caso diferenciarse máis que Sarnano, de igual xeito que o con-
vento santiagués foi estratexicamente situado nun lugar máis urbano. Así mesmo, ningún destes 
exemplos se localiza nun ambiente universitario, como si ocorría antes cos exemplos de Oxford, 
París e, en parte, o Vallis Viridis. Ambos os territorios son neste caso parcialmente urbanos e des-
envolveron posteriormente algún tipo de relación con entidades de estudos superiores, pero a súa 
actividade intelectual pertencente ao comezo do s. XIII non demostra esta conexión.

A magnitude e traxectoria de ambos os espazos parece polo tanto similar, é dicir, ambos 
os dous proveñen de asentamentos medianamente urbanos, cunha fundación estreitamente rela-
cionada coa visita do propio santo ao territorio e unha lenda ligada a ela, ambas crearon nos seus 
inicios unha biblioteca, e sufrindo algún tipo de desastre, sexa o incendio de Roccabruna ou a 
desaparición do corpus científico no caso santiagués, viron o seu percorrido truncado. Ambas as 
dúas, con todo, conseguiron dalgunha forma perdurar no tempo a pesar dos diferentes obstáculos 
que tiveron que superar. 

Así pois, resta dicir que, no referente a esas bibliotecas xa mencionadas, certamente é difícil 
establecer unha comparación ante a falta de datos concretos sobre o fondo que tería albergado a 
biblioteca de Roccabruna, pero si paga a pena facer unhas pequenas anotacións. É evidente que, 
seguindo a liña xeral do momento, ambos os casos demostraron un certo interese polo estudo 
conventual dalgún tipo, ao cal virían vencellados usos similares dos seus fondos. O caso santia-

23	 É ademais curioso mencionar que o ms. E. 108, no que, como xa sinalamos, está parte da Summa de astronomia de 
Pedro o Galego, non aparece referido na entrada do inventario recollida por Abate (1947: 506). A falta de alusión a el 
posiblemente estea debida á atención que lle presta o autor ao Speculum animae de Peckham, mais, tal e como apuntaba 
Melani (1943: 82), quen publica a edición do texto, a obra está presente no manuscrito e pode ser atopada entre os folios 
46r e 49r.



63

Cando Compostela comungou coa ciencia

gués destaca polo seu corpus científico, mais cabe dicir que aínda que o manifestado nos estudos 
como o de Abate (1947) dá conta en Sarnano dun fondo filosófico-teolóxico, non evidencia un 
pequeno detalle: a Summa de astronomia de Pedro o Galego. A presenza en si desa obra non im-
plica que poidamos establecer unha similitude de intereses científicos entre os dous espazos, máis 
aínda cando a obra do Galego foi escrita na segunda metade do s. XIII e o manuscrito parece ter 
sido composto entre o s. XIII e o XV (Melani 1943: 80 e Abate 1947: 506), pero si é canto menos 
testemuño de que ambos centros demostraron algún tipo de interese científico na súa traxectoria. 
En canto ás persoas relacionadas con eles, coñecemos en ambos os dous casos personalidades liga-
das a eles de forma directa ou indirecta, como Ugolino da Montegiorgio en Sarnano entre finais 
do século XIII e principios do XIV e o devandito Pedro o Galego no caso compostelán.

6. Conclusións 
Os datos extraídos nesta análise teñen unha dobre función clara: proporcionar unha nova pers-
pectiva en forma de proposta metodolóxica que xustifique a validez da perspectiva comparativa 
nesta cuestión e intentar iluminar algúns aspectos escuros da actividade científica dos francisca-
nos composteláns durante os inicios do s. XIII. 

Desta forma, puidemos observar como a comparación entre a actividade de Oxford e París 
e a santiaguesa, a pesar de compartir aspectos importantes, resulta parcial tendo en conta que a 
diferenza de magnitude e traxectoria entre os espazos é significativamente maior. Por esta razón, 
cómpre ter en conta espazos de natureza diferente, como o caso do Vallis Viridis  ou o de Roc-
cabruna e Sarnano que, cunha extensión menor, poidan achegarse máis ao do noso territorio. 
Nestes casos, mantendo a proximidade temporal entre os espazos, existe unha similitude maior 
no referente aos ambientes, personalidades, produción intelectual, finalidade dos estudos desen-
voltos e traxectoria xeral. Isto non garante unha similitude total entre eles, pero si axuda a situar 
a actividade compostelá dentro dun marco máis amplo, no que podemos comprobar que mantén 
certa afinidade con diferentes espazos pertencentes a contextos diversos. Engadimos na seguinte 
páxina (táboa 2) un resumo dos aspectos comparados neste estudo.

Á luz do exposto, podemos concluír que a metodoloxía comparativa (si) é de axuda para 
afondar no estudo da actividade intelectual mendicante desenvolta en Santiago de Compostela. 
Con todo, como xa adiantabamos, esta comparación non resulta suficiente de por si ao ser esta 
unha proposta inicial. Por iso, é necesario profundar aínda máis nos datos presentados, así como 
expandir o marco comparativo para situar o caso compostelán nun contexto global. 

No futuro, a investigación na que se insire esta contribución require tanto profundar na 
análise dos obxectos de comparación presentados neste artigo como ampliar o marco xeográfico 
utilizado non unicamente a outras zonas europeas senón tamén peninsulares, como casos poten-
cialmente similares ou útiles para entender o contexto compostelán e situalo nunha rede máis 
ampla. 



Lúa Blanca Garea Garrido

64

Ítems Compostela Oxford e París Vallis Viridis Sarnano

Datas 1214-1220 1224/1218 1219-1220 1215-1234

Contorno Urbano Urbano Semi-urbano Rural

Ambiente de 
estudo e relación 
con universidades

Non universitario Universitario Preuniversitario Non universitario

Personalidades Pedro o Galego 
(indirecto)

John Peckham, 
Adam Marsh, etc. - Ugolino da Monte-

giorgio (indirecto)

Produción 
intelectual Indirecta Extensa Indirecta Indirecta

Finalidade do 
estudo e intereses 

académicos
Estudo conventual Estudos universita-

rios avanzados Estudo conventual Estudo conventual

Traxectoria Limitada Continuada Continuada Limitada

Táboa 2: Vista panorámica da análise comparativa. 

7. Bibliografía
Abate, Giuseppe (1947): “Antichi manoscritti ed incunaboli dell’ex-biblioteca O.F.M. Conv. di 

S. Francesco ora Bibl. Comun. di Sarnano (Marche)”. Miscellanea Francescana 47, pp. 478-
529.

Avarucci, Giuseppe (1990): “L’antica biblioteca francescana ora comunale di Sarnano”. Collecta-
nea Franciscana 60, pp. 201-254.

Beaumont-Maillet, Laure (1975): Le Grand Counvent des Cordeliers de Paris. Étude historique et 
archéologique du XIIIe siècle à nos jours, París: Librairie Honoré Champion, Éditeur. 

Bruyne, Donatien de (1930): “Une liste de Manuscrits prêtés au XIIIe siècle à des Frères Mi-
neurs”. Antonianum 5, pp. 229-232.

Capelli, Roberta (2013): “Comparative Cultural Studies and the Study of Medieval Literature”. 
Tötösy de Zepetnek, Steven/Mukherjee, Tutun (eds.): Companion to Comparative Litera-
ture, World Literatures, and Comparative Cultural Studies, New Delhi: Foundation Books, 
pp. 162-177. 

Castro, Manuel de (1993): “La biblioteca de los franciscanos de Val de Dios, de Santiago (1222-
1230)”. Archivo Ibero-Americano 53.209-212, pp. 151-162.



65

Cando Compostela comungou coa ciencia

Castro, Manuel de (1996): Escritores de la provincia franciscana de Santiago. Siglos XIII-XIX, San-
tiago de Compostela: editor descoñecido.

Denifle, Heinrich/Chatelain, Emile (1889): Chartularium Universitatis parisiensis. Sub auspiciis 
Consilii generalis facultatum parisiensium ex diversis bibliothecis tabilariisque collegit et cum 
authenticis chartis contulit Henricus Denifle auxiliante Aemilio Chatelain. Tomus I, París: es 
typis fratrum Delalain.  

Di Stefano, Emanuela (1994): Dinamica del popolamento in una comunità dell’Appennino centrale. 
Sarnano nei secoli XIII-XVI, Ancona: Quaderni monografici di «Proposte e ricerche», 15.

Díaz y Díaz, Manuel Cecilio (1971): “Problemas de la cultura en los siglos XI-XII. La Escuela 
Episcopal de Santiago”. Compostellanum 16, pp. 187-200.

Díaz y Díaz, Manuel Cecilio (1975): “La escuela episcopal de Santiago en los siglos XI-XIII”. 
Liceo franciscano 82-84, pp. 183-188. 

Domínguez Prieto, César Pablo (2005): “Medieval Literatures as a Challenge to Comparative 
Literature: A Reflection on Non-National Cultural Formations”, The Canadian Review 
of Comparative Literature / Revue Canadienne de Littérature Comparée 31.4, pp. 399-
417.

García Ballester, Luis (1996): “Naturaleza y ciencia en la Castilla del siglo XIII. Los orígenes 
de una tradición: los “studia” franciscano y dominico de Santiago de Compostela (1222-
1230)”. De la Iglesia Duarte, José Ignacio/García Turza, Francisco Javier/García de Cortá-
zar, José Angel (eds.): VI Semana de Estudios Medievales: Nájera, 31 de julio al 4 de agosto 
de 1995, Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 145-170.

García Oro, José (1993): “La biblioteca de San Francisco de Santiago antes de la exclaustración”. 
Universidade de Santiago de Compostela (ed.): Homenaxe a Daría Vilariño, Santiago de 
Compostela: Servicio de Publicacións e Intercambio Científico da Universidade, pp. 387-
396.

García Oro, José (2006): Los franciscanos en España. Historia de un itinerario religioso, Santiago de 
Compostela: Editorial el Eco Franciscano. 

García y García, Antonio/Vázquez Janeiro, Isaac (1986): “La biblioteca del arzobispo de Santiago 
de Compostela, Bernardo II (+ 1240)”. Antonianum 4, pp. 540-568.

Garea Garrido, Lúa Blanca (2025): “Pedro o Galego”. Álbum de Galicia (Consello da Cultura Ga-
lega). [https://doi.org/10.17075/adg.2025.24046] [última consulta: 11/05/2025].

González Fernández, Martín (2020): Aristoteles Gallaecvs. Filosofía de la Naturaleza en la Galicia 
Medieval: de David de Dinant a Pedro Gallego, Portugal: Edições Húmus.

Herbers, Klaus (2025): “Aspectos do culto xacobeo nos inicios do século XIII”. Singul, Francisco 
(ed.): San Francisco e o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 47-59.

Holmes, Catherine/Standen, Naomi (2015): “Defining the Global Middle Ages (AHRC Re-
search Network AH/K001914/1, 2013-15)”, Medieval Worlds: comparative & interdicipli-
nary studies. Approaches to Comparison in Medieval Studies 1, pp. 106-117. 



Lúa Blanca Garea Garrido

66

Lázaro Pulido, Manuel (2013): “Secretos y descubrimiento en el pensamiento franciscano ibérico 
del siglo XIII”. Mediaevalia. Textos e estudos 32, pp. 91-104. 

López, Atanasio (1925): “Fr. Pedro Gallego, primer obispo de Cartagena (1250-1267)”. Archivo 
Ibero-Americano 12, pp. 65-91. 

López-Mayán Navarrete, Mercedes (2010): “Los libros litúrgicos en la catedral de Santiago de 
Compostela (siglos XI-XV): análisis de su circulación y vicisitudes”. Corral Díaz, Esther (ed.):  
In marsupiis peregrinorum: circulación de textos e imágenes alrededor del Camino de Santiago 
en la Edad Media: actas del Congreso Internacional, Santiago de Compostela, 24-28 marzo 
2008, Firenze: Edizioni del Galluzzo, pp. 401-414. 

Manso Porto, Carmen (2014): “El convento de San Francisco de Valdediós, santuario de la tra-
dición de la peregrinación de Francisco de Asís a Santiago de Compostela en 1214”. Ad 
Limina 5, pp. 17-42. 

Marquant, Hugo (2013): “Pedro Gallego OFM (fallecido 1267) y la ciencia. ¿Escritor, compi-
lador, traductor? Una reflexión traductológica”. Bueno García, Antonio (ed.): La labor de 
traducción de los franciscanos, Madrid: Franciscanos Españoles, O.F.M., Editorial Cisneros, 
pp. 127-144.

Martínez Gázquez, José (2000): Petri Galleci Opera Omnia quae exstant. Summa de astronomia. 
Liber de animalibus. Regitiva domus, Florencia: SISMEL. Edizioni del Galluzzo. 

Melani, Gaudenzio (1943): “Un frammento inedito della Summa astronomica del vescovo fran-
cescano Pietro Gallego”. Studi francescani 40, pp. 79-89.

Ortega López, Dimas (2023): “Fray Pedro Gallego (1200-1267). Primer Obispo de Cartagena”. 
Montes Bernárdez, Ricardo/Santos López, Pascual (eds.): Ojós y el Valle de Ricote: Tradi-
ción e historia en el Mediterráneo, Gobierno de la Región de Murcia, Consejería de Cultura, 
Juventud y Deportes: Casa Mediterráneo: Centro de Estudios Históricos Fray Pasqual Sal-
merón: Ayuntamiento de Ojós, pp. 441-476.

Ortega, Pablo Manuel (1740): Chronica de la Santa Provincia de Cartagena, de la Regular Obser-
vancia de N.S.P.S. Francisco. Parte primera, Murcia: Imprenta de Francisco Joseph López.

Pagnani, Giacinto (1962): I viaggi di S. Francesco d’Assisi nelle Marche, Milano: Dott. A. Giuffrè 
Editore. 

Pelzer, Auguste (1924): “Un traducteur inconnu: Pierre Gallego, franciscain et premier éveque de 
Carthagène (1250-1267)”. Biblioteca Apostolica Vaticana (ed.): Miscellanea Francesco Ehrle 
(Studi e testi, 37, vol. I), Roma: Biblioteca Apostolica Vaticana, pp. 407-456.

Pérez Rodríguez, Francisco Javier (2018): “Los mendicantes en el reino de Galicia: instalación, 
problemas y adaptación (siglos XIII-XIV)”.  Chao Castro, David/González, Isabel/López 
Alsina, Fernando (coords.): Franciscanos en la Edad Media: Memoria, cultura y promoción 
artística, Alessandria: Edizioni dell’Orso, pp. 97-115.

Rucquoi, Adeline (2005): “De grammaticorum schola. La tradición cultural compostelana en 
el siglo XIII”. Caucci von Saucken, Paolo (ed.): Visitandum est. Santos y cultos en el Codex 



67

Cando Compostela comungou coa ciencia

Calixtinus (Actas del VIIIº Congreso Internacional de Estudios Jacobeos), Santiago de Com-
postela: Xunta de Galicia, pp. 235-254. 

Settembri, Giuseppe (1906): “Memorie francescane di Sarnano, Roccabruna e Monteragnolo”. 
Miscellanea Francescana 10, pp. 108-113.

Singul, Francisco (2014): “A tradición da peregrinación de San Francisco de Asís a Compostela. 
Cultura e pensamento”. Singul, Francisco (ed.): Peregrino e novo apóstolo. San Francisco no 
Camiño de Santiago, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 62-77.

Singul, Francisco (2015): “San Francisco e o seu tempo”. Singul, Francisco (ed.): San Francisco e 
o seu tempo, Santiago de Compostela: Xunta de Galicia, pp. 17-28.

Torres Fontes, Juan (1953): “El obispado de Cartagena en el siglo XIII”. Hispania: Revista espa-
ñola de historia 52, pp. 339-401.

Torres Fontes, Juan (1998): Cronología de los obispos de Cartagena en la Edad Media”. Anuario 
de estudios medievales 28, pp. 661-678.


