Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de
rezo en la escultura funeraria bajomedieval gallega

Maria Carriéon Longarela - Universidade de Santiago de Compostela

La escultura funeraria femenina en Galicia. Memorias seriadas

Los ultimos dos siglos medievales se caracterizan por una atencién hacia la memoria postuma de
los mas altos estados sociales. Capillas funerarias y sepulcros proliferan desplegando auténticos
discursos enaltecedores del linaje o de los personajes alli sepultados. Todo ello corre a la par del
éxito de ordenes mendicantes, que acogeran en sus muros estos espacios funerarios. En el caso de
Galicia también proliferan los moymentos, encargados para perpetuar la imagen y nombre de los
nobles, en muchos casos, optando por la representacion de imagenes yacentes que activan entre
los vivos la presencia del cuerpo y el nombre del finado, pues el recuerdo terrenal es tan deseado
como el ingreso de sus almas en el Paraiso'.

Desde la pugna que enfrentd a don Pedro I con Enrique II, la familia de los Castro, que
habia sido hasta entonces cabeza del grupo aristocratico galaico, perdera poder en favor de otros
linajes que apoyaron al bando trastamarista y se vieron aupados merced al nuevo monarca’. Uno
de ellos fue Fernan Pérez de Andrade, impulsor del franciscanismo en Galicia y promotor de nu-
merosas piezas, entre ellas su sepulcro, hito fundamental para el desarrollo de la escultura fune-
raria en este territorio que, como principal innovacion reiterada con éxito, introduce la tradicion
litdrgica en las sepulturas (Sinchez Ameijeiras 2007: 363). Si bien, a nivel formal, la evidente
tosquedad generalizada condiciona la manera de enfrentarse a la produccion de escultura funera-
ria gallega, pues la expresividad de las formas queda limitada’.

Pero, ademas de la memoria de los caballeros, ;qué sucede con las mujeres nobles? ;Cual
fue su papel como comitentes o patrocinadoras de los conjuntos funerarios? ;Fueron ellas quienes

1 A. Assman apunta la importancia del recuerdo de los nombres como contrapartida terrenal de la salvacién de las almas:
“Die Verewigung des Namens ist die weltliche Variante des Seelenheils” (Assman 2018: 38).

2 Sobre los Castro y su pérdida de poder: Pardo de Guevara y Valdés 2000: 203-210.

3 Cabe incidir en este punto en el poco refinamiento de los nobles gallegos: “La tosquedad de sus tumbas evidencia el ca-
ricter provinciano de la nueva nobleza enriquefia gallega” (Sdnchez Ameijeiras 1989a: 147).

103



Maria Carrion Longarela

escogieron su imagen postuma? Teniendo en cuenta el reducido nimero de sepulturas con-
servadas y a la luz (siempre fragmentaria e incompleta) de los testamentos de algunas damas,
pocas noticias se dan acerca de sus timulos mas alld de su ubicacion. El panorama de sepulcros
que incluyen figuras yacentes es fragmentario y descontextualizado, marcado por la dispersion,
destruccion y reubicacion. Dificultades a las que se afiaden la homonimia y el anonimato de las
finadas y que suponen grandes trabas para relacionar las sepulturas con las mujeres alli enterradas
y prueban el destino adverso de su memoria. Asi, a la subalternidad del territorio galaico como
periferia de Castilla, se suma la historia subalterna de las mujeres de la nobleza, cuya ausencia de
nombres y dificil identificacion son clara muestra de su lugar en la sociedad del momento®.

Abordar el estudio de las imagenes yacentes de las mujeres gallegas con poder no implica,
en este caso, conocerlas a ellas mismas y su intencionalidad personal a la hora de concebir sus se-
pulcros en sus mandas testamentarias, sino que, a través de los elementos que portan, estos con-
figuran una imagen femenina estereotipada y arquetipica fruto de talleres itinerantes. Mas que
al deseo individual, gestos y atributos iconograficos como la indumentaria, el libro o el rosario,
responden a unos modelos seriados en los que ciertos discursos piadosos y de la muerte se presen-
tan como profundamente asumidos por la nobleza gallega. Con ello, en este trabajo se pretende
indagar en estos motivos iconograficos contemplando “que la obra de arte, independientemente
de sus motivaciones reales, ha de ser entendida como lo que quiso ser: un signo social” (Moralejo
Alvarez 2004: 72). En la misma linea se expresa L. Lahoz Gutiérrez, que sugiere tomar la tumba
como un “testimonio socioldgico” (2022: 211), incidiendo en la rica retérica de las imdgenes fu-
nerarias que se presta a numerosos niveles de lectura.

1. Las yacentes conservadas. Un panorama fragmentario

Las muestras de escultura funeraria femenina en Galicia, en concreto las anteriores al siglo XIV,
se limitaban a personajes regios. De estas, se han conservado el sepulcro de la reina Berenguela
en la catedral de Santiago de Compostela en el panteon real o, en el mismo lugar, la reina efimera
Juana de Castro. Desde el ultimo tercio del siglo XIV, a tenor de lo que sucedia en territorio cas-
tellano y europeo, las damas mas nobles encargaran sepultura, sin duda como elemento consus-
tancial a su estatus. El lugar que sus sepulcros han ocupado para la historiografia ha sido sin duda
menor al de sus equivalentes masculinos, caracterizados por el componente militar y caballeresco
que han abordado principalmente M. Nunez y R. Sanchez Ameijeiras’. A modo de catalogo, la
contribucién de M. Chamoso Lamas facilit6 la identificacion de los sepulcros femeninos de la
geografia gallega y aunque ciertas dataciones e identificaciones han sido reconsideradas, sigue
siendo referencial (Chamoso Lamas 1979)°. En cuanto al aspecto estilistico, los trabajos de S.
Moralejo atnan el componente estilistico y contenidista, yendo mas alld de la descripcion y pro-

4 “Las damas, habiendo perdido sus armas tras el matrimonio, y carentes de epigrafes sus sepulturas, se vieron privadas de
su propia identidad ante la muerte” (Sinchez Ameijeiras 1989b: 461).

5 Nuiiez 1985 y otros diversos trabajos. Sobre la indumentaria del caballero: Sinchez Ameijeiras 1985.

6  Dentro de la coleccion Galicia Arte, Manso Porto dedica un capitulo a la escultura funeraria (Manso Porto 1993).

104



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

fundizando en las diferentes relaciones entre forma y mensaje de la escultura gotica gallega, inclu-
yendo sus ejemplos funerarios hasta 1350 (Moralejo Alvarez 1975). Este tltimo expresaba que la
supuesta pervivencia del romdnico atribuida a las piezas merced de sus rasgos arcaizantes: “no es
tanto el anacronismo —nunca tan acentuado como se viene pretendiendo— como el acronismo
—Ilos elementos “anticuados y toscos” de que habla Lampérez— lo que configura y desfigura el
caricter de la plastica gotica gallega” (Moralejo Alvarez 1975: 54). Precisamente, la tosquedad es
la caracteristica que inmediatamente se percibe al aproximarse al arte funerario y mas en concreto
al objeto de esta contribucion, las imagenes yacentes femeninas.

El estudio de lo femenino habia quedado relegado al olvido por la historiografia medieval
anterior, centrada en caballeros y gestas, mds que en el dmbito privado que corresponde a la mu-
jer. Un panorama que se ha revertido en las ultimas décadas. La contribucion mas destacada al
respecto en el panorama galaico es el volumen Mujeres con poder, en cuyo estudio sobre la escul-
tura funeraria femenina M. Cendon revisa ciertas dataciones e identificaciones de los sepulcros
(Cendén Fernandez 2017). La recopilacién documental recogida en el mismo, conformada en su
mayoria por testamentos o cartas de donacidn, da a conocer mas testimonios textuales que vienen
a complementar lo fragmentario de los sepulcros conservados. Algunos documentos seran aqui
mencionados someramente con la intenciéon de proporcionar un panorama general, siempre con
la conciencia de la actual descontextualizacion merced al traslado de sus ubicaciones originales
y descalabro de los conjuntos funerarios en los que se integraban, impidiendo una conveniente
aproximacion holistica.

En la provincia orensana se han conservado ejemplos de damas dispersas entre conventos
mendicantes, cistercienses e iglesias parroquiales; de Pontevedra contamos con varios timulos en los
conventos de la ciudad, igual que sucede en Lugo. Dentro del territorio corufiés, ademis de la piedra
de toque que supuso para la plastica gallega San Francisco de Betanzos, son de interés las laudas y
bultos yacentes femeninos caracteristicos por sus tocados conopiales, como las que se conservan en
el Museo Arqueoldgico de A Corufa (Barral Rivadulla 2005). En la misma provincia resulta espe-
cialmente destacable el espacio funerario femenino configurado en Santo Domingo de Bonaval en
Santiago de Compostela con tres sepulcros de similar factura®; asi como varias yacentes del convento
terciario del Sancti Spiritus de Melide, extensamente estudiadas por M. D. Fraga y M. L. Rios’.

7 Después de la figura del Maestro Mateo y los ecos lejanos de su taller, el territorio gallego entrar en una franca decadencia
en lo que se refiere a calidad artistica. Debido a la diferente coyuntura con respecto a otros territorios del recién privile-
giado reino de Castilla, Galicia quedara en una posicion periférica y alejada de los nucleos mds innovadores, asi como de
los flujos principales del poder.

8  Espacio femenino promovido por Constanza de Moscoso, segunda esposa de Andrade O Boo. Se han planteado diferentes
cronologias para los sepulcros. Chamoso Lamas atribuia a los tltimos afios del siglo XV y a principios del XVI (1979:
613). Otros los atribuyen al primer tercio del siglo XV (Sdnchez Ameijeiras 1989a: 145; Manso Porto 1993: 402). Cendén
Fernandez, junto a Pardo de Guevara y Valdés, opta, en funcién de la herdldica, por identificar a las yacentes con Constanza
Moscoso, esposa de Andrade O Boo; Maria de Moscoso, hija de Lope Pérez de Moscoso; y Maria de Moscoso, esposa de
Fernin Pérez de Andrade (II) (Cendén Ferndndez 2017: 254).

9  La capilla donde se encuentran la encarga don Sancho Sinchez de Ulloa, hijo de Inés de Castro. En el epigrafe del se-
pulcro de dofia Inés figura la fecha de su fallecimiento, 1490 y del comienzo de la iglesia, 1498; Fraga Sampedro/Rios
Rodriguez 2018: 196 y Cendon Ferndndez 2017: 268.

105



Maria Carrion Longarela

Con estas figuras yacentes femeninas como fuentes, ciertos atributos y elementos recu-
rrentes seran analizados con el fin de enmarcarlos dentro de los discursos del recuerdo péstumo
femenino, diferenciado de los modelos masculinos, y marcado por la carencia de individualida-
des y plasmacion de deseos propios. Por otra parte, ciertas ausencias y presencias iconogréﬁcas
en comparacion con el territorio castellano son igualmente elocuentes a la hora de aproximar-
nos a la construccion de la imagen de la mujer. Comparaciones e hipotesis deben tomarse con
cautela ante lo fragmentario de lo conservado y la parquedad de referencias prolijas a los bultos
funerarios en la documentacion, principalmente testamentos. Asimismo, los conjuntos funera-
rios se hacen eco de la multiplicidad y diversidad de mensajes en el momento de la muerte que
responden a individuos y casuisticas concretas (Vovelle 1983: 18). Evitando extrapolar, pero si
considerando relevante la comparacion, la repeticion o diferenciacion de motivos iconograficos
indican varios caminos o formas de acercarse al fenémeno de la construccion de la imagen
postuma.

2. Arquetipos femenino y masculino. La mujer orante,
el hombre combatiente y sus relaciones espaciales
La memoria medieval, por encima del individuo, lo es del linaje, por lo que los espacios funera-
rios quedan asociados a la parentela, elemento determinante a la hora de plantear igualmente la
concepcion de los moymentos, que responden en ocasiones a una intencién de los descendientes
y no a los deseos de los propios finados, o finadas. Aunque el foco sean las yacentes femeninas,
los timulos son indisociables de su conjunto y cabe acudir a la relacion espacial funeraria entre
€SpOosas y esposos, un vinculo conyugal que, siguiendo a Nunez, no parece prioritario en Galicia
(1985: 16). La tipologia de yacentes conjugati, en la que los esposos aparecen compartiendo el
mismo lecho de parada, presente en matrimonios regios para enaltecer sus dinastias, y que adopt6
en algunos casos la nobleza castellana, no se encuentra en ningtn caso gallego conocido™. Aun
sin la unioén fisica del sepulcro, la uniéon conyugal a la hora de concebir y ordenar el espacio de
los conjuntos funerarios debe ser considerada'!.

El primer conjunto de gran empaque de la nueva nobleza enriquenia gallega, el de San
Francisco de Betanzos, contemplaba ya el lugar para la memoria femenina, complementaria a la
masculina, ubicando en un lugar privilegiado de la iglesia el sepulcro de la primera esposa de Fer-

10 Esta unién conyugal se reviste de un significado mds terrenal o secular como puede ser la continuidad del linaje, en es-
pecial en el caso de matrimonios regios, en los que la mujer es clave por su labor como incubadora de herederos. No es
baladi que asi se presenten los padres de Isabel I, Juan II e Isabel de Portugal, planteando todo un mensaje de legitimacion
dindstica en el que la segunda esposa del monarca parece desterrar del recuerdo pdstumo a la primera (Yarza Luaces 2007:
22). Un ejemplo de nobles castellanos asi inhumados es el sepulcro de Sancha de Rojas y Gémez Manrique de principios
del siglo XV en el Museo Provincial de Burgos (Gémez Bircena 1988a: 155-158).

11 Otros grandes conjuntos regios como la Capilla de los Reyes Nuevos en la catedral de Toledo no reproducen esta tipologia,
pero inciden en la dualidad y complementariedad entre reyes y reinas situandolos a la par en el conjunto espacial. Esta
capilla estd muy modificada por una obra del siglo XVI, aunque, segtn el plan original, los sepulcros estarian dispuestos
en parejas (Carceller Cervifio/Villarroel Gonzalez 2021: 388-389).

106



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

nan Pérez de Andrade O Boo, Sancha Rodriguez (11397)'2. Este timulo encargado por Andrade
estaba concebido para formar pareja con el suyo y sirvié de modelo femenino como contrapartida
a la imagen de caballero de Andrade (Sanchez Ameijeiras 1989b: 452-454). En la misma 6rbita
de talleres que emanan de Betanzos se encuentran otros dos yacentes de caballero armado y dama
en Sobrado dos Monxes: las de Ares Vizquez de Vaamonde y su esposa, Teresa Lopez.

La descontextualizacion de otros timulos provoca que numerosas figuras yacentes hayan
perdido todo sentido de conjunto que permita relacionarlas de manera conyugal, si bien se tra-
taria de un planteamiento habitual por lo que esta uniéon suponia para el concepto familiar ba-
jomedieval. Sin embargo, otros vinculos sanguineos también permitieron configurar espacios
funerarios con caracter femenino, como el conjunto funerario disefiado por Constanza de Mos-
coso, tercera esposa de Pérez de Andrade O Boo que recurre a su solar original, en Santiago de
Compostela, bajo el amparo de la orden dominica, y se acompana de otros cuerpos femeninos en
su camino al Paraiso. Un planteamiento consciente que privilegia las armas de esta mujer merced
a su nacimiento™.

Como se ha indicado, el encargo de sepulcros se debe en muchos casos a familiares interesa-
dos en conmemorar a sus antepasados. Por tanto, en las piezas que se han conservado en Galicia,
no se puede afirmar una tendencia general sino una multiplicidad de variables segtin los deseos
que cada testador o promotor exprese en funcion de sus devociones, prestigio linajistico o incluso
afectos personales. Los testamentos femeninos indican la conformidad con lo designado por el
esposo, pero también manifiestan el interés por aproximarse a las sepulturas de tios, abuelos o
padres, e incluso parientes femeninas, por lo que se abren numerosas casuisticas”. Si bien, detrds
del planteamiento de una sepultura de bulto existian unas intenciones que tenian en cuenta, no
solo el pariente con el que se queria yacer en espera de la vida eterna, sino también la proyeccion
visual de esta eleccion mediante los aludidos moymentos.

Incidiendo en el componente familiar de las topografias funerarias, las inscripciones epigraficas
de las sepulturas de dona Inés de Castro y dona Leonor de Mendoza en el Sancti Spiritus de Melide
destacan el linaje de estas nobles sefioras y su papel como madres y esposas. Ambas fueron primera
y segunda esposa de Lope Sanches de Ulloa; de dofia Leonor nacié el primer conde de Altamira,
don Lope Sanches de Moscoso, y de dofia Inés, don Sancho de Ulloa, primer conde de Monterrei.

12 Erias Martfiinez identifica el timulo con la muy deteriorada yacente que hoy se encuentra reutilizada como tapa de otro
sepulcro en el dbside del evangelio (2014: 172-173); si bien, Sanchez Ameijeiras lo atribuye a Sancha Afonso, todavia viva
en 1391 (1989b: 454).

13 El matrimonio es el simbolo de encaje entre dos linajes y marca el destino de todo el grupo familiar. (Beceiro Pita/Cér-
doba de la Llave 1990: 125-127).

14 El conjunto de Bonaval fue planteado por dofia Constanza como: “Una ‘versién femenina’ de un pante6n familiar erigién-
dose como fundadora de su propia estirpe” (Sdnchez Ameijeiras 1989b: 459).

15 Como ejemplos lo que indican sobre su lugar de sepultura destacamos los testamentos de Leonor de Puga en el Monaste-
rio de san Francisco de Ourense “dentro en el monumento e sepultura de donde jaz Juan de Sandobal mi tio”; o de Beatriz
de Castro (1478), en el Monasterio de San Francisco de Ourense: “en 0 moymento honde jaz meu padre Estevoo Yanes
d’Anbya”, p. 665. Y Guiomar de Camba, que desea yacer (1506) “en baxo da capela de Santa Oufemia donde jaz minna
tia Marquesa Rodriguez” (Pardo de Guevara y Valdés 2017: 696 y 699).

107



Maria Carrion Longarela

Precisamente este caso ilustra como el bulto funerario no se debe a la intencion de las finadas, sino
que responde a una pretension de enaltecimiento linajistico por parte de sus descendientes, pues el
encargo de estos sepulcros concierne, como explicitamente indica uno de los epigrafes, a don Sancho
de Ulloa'. Asi, como igualmente muestran numerosas epigrafias en otros sepulcros femeninos, la
identificacion de las féminas es dependiente e indesligable de su parentela masculina.

Por otra parte, M. Nufiez destacaba el caricter secular de los timulos funerarios de la no-
bleza gallega. Una condicion que se aplica a los sepulcros masculinos, pues “en ninguna de estas
tumbas seculares, pese a su disposicion en reposo adoptan actitud de plegaria, de oracion per-
petuada” y se presentan con armadura, como caballeros, enalteciendo sus gestas en vida (Nudez
Rodriguez 1985: 67)". No obstante, la dimensién devocional, el énfasis en “clave pietista” si se
explicita en el caso de los timulos femeninos, tanto en Galicia como en Castilla (Lahoz Gutiérrez
2022: 211). Con ello, se presenta una multiplicidad de discursos de memoria que permiten perfi-
lar unos atributos concretos para la imagen yacente femenina y masculina, populares y extendidos
que, en ultima instancia, remiten a “esquemas prestigiados” y férmulas rutinarias (Nufiez Ro-
driguez 1985: 17). En definitiva, modelos y arquetipos de hombres y féminas fueron encargados
en algunos casos por personajes que no los conocieron en vida y fueron, ademds, realizados por
unos artifices poco duchos que precisamente trabajaban en funcion de esquemas simplificados.

3. Atavios para la posteridad. Imagen y cuerpo

El elemento iconografico que determina las imdgenes yacentes a primera vista es la indumentaria.
Como ha abordado Nuiiez Rodriguez, esta se erige como simbolo, como elemento significati-
vo de gran poder retdrico dentro de la iconografia funeraria (Nufiez Rodriguez 1988). Pese a la
tosquedad de los ejemplares gallegos, las indumentarias son variadas y no solo porque muestren
diferentes piezas o tocados que varian en funcién de las modas, sino por su vinculacion a las prac-
ticas espirituales relacionadas con el morir.

También en territorio gallego se popularizo, en vista de los testamentos, la costumbre de
inhumarse con habitos mendicantes por parte de aquellos pertenecientes a los mas nobles esta-
dos. En este punto cabe senalar la importancia de las telas que envuelven el cuerpo y su materia
perecedera, que le traspasan su naturaleza sacra o, en el caso de los mendicantes, piadosa, a la

16 En los epigrafes figura lo siguiente: “AQUI YACE DONA LEONOR DE MENDOZA FIJA DE JUAN MENDOZA E
DE DONA YNES MELGAREJO FUE MUGER PRIMERA DE LOPE SANCHES DE ULLOA, MADRE DE VAS-
CO LOPES DE ULLOA EL QUAL OBO POR FIJO EN DONA INES DE MOSOCO SU MUGER A DON LOPE
SANCHES DE MOSCOSO PRYMEIRO CONDE DE ALTAMIRA. FALLECIO ESTA SENORA ANO 1436. Inés
de Castro: «AQUI YACE DONA INES DE CASTRO FIJA DE DON ALFONSO DE CASTRO E DE DONA MARIA
DE GUZMAN FUE MUGER SEGUNDA DE LOPE SANCHES DE ULLOA E MADRE DE DON SANCHO DE
ULLOA PRIMERO CONDE DE MONTERREIL EL QUAL MANDO FASER ESTA IGLESIA MONESTERIO EN
EL ANO DE 1498 ANOS. FALLECIO ESTA SENORA QUE HAYA GLORIA EN EL ANO DE 1490”. Los tamulos
de estas damas destacan los origenes de los Ulloa y Mendoza (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018:211). Asimismo, en
numerosos epigrafes de las sepulturas de nobles gallegas conservadas figura el nombre de la finada unido a su parentesco
como esposa o hija. Ver laiminas en: Pardo de Guevara y Valdés 2017: 839-866.

17 Sobre las gestas caballerescas a través de la imagen funeraria, véase para el caso concreto de Andrade O Boo: Nufiez Ro-
driguez 1981.

108



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

persona difunta'®. El habito de franciscanos y dominicos como mortaja proporciona tranquilidad
al finado y permite a su vez despojar a los cuerpos de los mas poderosos de sus galas y afeites
insistiendo en la purificacién necesaria para alcanzar con fortuna el Paraiso®. Varios testamentos
de mujeres gallegas se hacen eco de este recurso que favorece la suma de puntos y requisitos para
acelerar aquel tiempo mas intenso que se vive en el Purgatorio, siendo especialmente destacada la
preferencia por el habito franciscano®.

Un detalle que debe considerarse a la hora de abordar estos ritos de la muerte es diferenciar
entre lo textual (los testamentos) y lo visual (los sepulcros)?. Asi, insistimos en el objeto del es-
tudio: las figuras yacentes, y no en la biografia de esas mujeres inhumadas ni sus documentos, y es
que, aunque los testamentos “dan forma a la fe del gesto social” (Vovelle 1983: 150), las imdgenes
postumas de las mujeres con poder gallegas no ejercen en muchos de los casos conservados como
ilustracion de ello. Si bien, ambos medios (imagen y texto), de los que forman parte asimismo
los blasones y los epigrafes, son complementarios en la vivencia de la muerte, como se ha visto®.
En especial, la epigrafia “perpetta la identificacién del finado contra la amnesia del tiempo y la
fragilidad de la memoria” (Lahoz Gutiérrez 2022: 213), aunque la homonimia dificulte el recuer-
do individual de las mujeres.

Privado de vida, el cuerpo se transmuta en imagen, que manifiesta la ausencia del finado®.
También como imagen actuaba en los cortejos y ceremoniales liturgicos el cadaver ya amortajado,
que desfilaba acompafiado de planideras, de los diferentes estados sociales y de los mendican-
tes*. Este rito se representa en algunos sepulcros anteriores al siglo XV, en los que la imagen

18 “El habito adquiere de este modo una agencia sobre su contorno que obra en un doble plano: por un lado, sacraliza el
caddver y lo eleva, pero al mismo tiempo lo convierte en una marca de promocién espiritual de una determinada orden
religiosa, asociada a menudo a la que acoge el lugar de sepultura elegido por la persona fallecida” (Gari 2024: 144).

19 De referencia es el clisico de Le Goff acerca del Purgatorio y la contabilidad en el més alld de sufragios (plegarias, ofrendas
piadosas, intercesion de los santos...) (Le Goff 1981). Véase también: Chiffoleau 1980.

20 En los diversos testamentos que recoge la seleccién documental de Pardo de Guevara es el Gnico habito mencionado.
Como ejemplo, las mandas de Beatriz de Castro, mujer de Garcia Diaz de Cadérniga de 1478 indican su deseo por ente-
rrarse en el convento de San Francisco de Ourense “et que me lancen et leben bestida en o abeto de Sant Francisco [...]”
(Pardo de Guevara y Valdés 2017: 665). Ademads, otros documentos prueban el cumplimiento de las mandas por parte de
los descendientes. Pedro Cruu hijo de Mayor Rodriguez de Alddn, cuyo testamento es de 1501, “deu e pagou (...) septe
varas de pano pardillo para huun abito por lo abito que deron para a dita Mayor Rodrigues en que foy vestida” (Pardo de
Guevara y Valdés 2017: 697).

21 Nuiez Rodriguez insiste en la diferencia retdrica entre amortajarse con hibito y perpetuarse en tapa sepulcral con esta
vestimenta (1988: 16).

22 Conviene destacar el papel de la herdldica como elemento identitario clave. A este respecto resulta ilustrativo un docu-
mento de 1509 de Leonor Yéfiez de Romay que otorga escritura de mejora a favor de su hijo, Rodrigo de Romay. En él, se
indica “...con condizion que la persona que esto oviere de heredar thome el nombre y las armas de los Romay y de los otros
linajes arriba declarados e sea de mi linaje y no de otra; e por los de Romai traiga por armas los escaques de Sotomaior,
los que estdn en la casa de la puebla (...)” y en otras ubicaciones que patrocinaron sus ascendentes. Se niega la herencia
estipulada en el documento a aquel que traiga otras armas “aunque en tal tiempo sea el pariente mds propincuo” (Pardo

de Guevara y Valdés 2017: 705).
23 “El cadédver ya no es cuerpo, sino Unicamente la imagen de un cuerpo” (Belting 2007, 179).

24 En Castillay el territorio aragonés abundan estas representaciones de estos ritos. Sobre su desarrollo ver: Gomez Barcena

1988b.

109



Maria Carrion Longarela

del difunto aparece duplicada, figurando en la tapa del sepulcro el bulto yacente, y en la yacija la
representacion del cadaver en la escenificacion de los ritos de paso, casi como exteriorizacion del
cuerpo que se encuentra en el interior del timulo. Sin estar integrado en la performance funeraria,
pero de interés aqui, el sepulcro de la monarca Beatriz de Portugal la representa con vestimentas
seculares en la tapa y portando habito dominico blanco y negro en el lado norte de su sepulcro,
sugiriendo la exteriorizacion del contenido de la yacija, presentando a la monarca como fue amor-
tajada (Ruiz Maldonado 1993: 148)*. Otras mujeres como Maria Manuel, la priora Constanza de
Castilla o Catalina de Lancaster se representan en su imagen yacente con esta misma vestimenta
mendicante que cubriria sus cuerpos en su tltima morada, la primera portando hdbito franciscano
y las demas, dominico®.

Figura 1. Sepulcro atribuido a Maria de Moscoso en Santo Domingo de Bonaval.

Presenta gesto de manos unidas y manto aristado de vistas bordadas. Medievalismo GI-1507

Dentro de los modelos de indumentaria gallega, lo habitual es encontrar a damas vestidas
ricamente, aunque las formas no hayan sabido transmitirlo correctamente. Un tratamiento for-
mal que difiere notablemente de lo que se estaba realizando en el mismo momento en territorio
castellano, donde el arte funerario dio sus mejores frutos a finales del siglo XV. Las laudas y
yacentes del drea corufiesa, conocidas por su tocado de rollo, destacan ese elemento concreto de
la vestimenta, empleado sin duda como atributo diferenciador de un cierto estatus, acudiendo

25 Ademas, Beatriz se asimila visualmente a los santos dominicos que la acompafian en el mismo, intercesores por su alma.

26 El sepulcro de dofia Catalina de Lancaster se disponia haciendo pareja con su esposo, Enrique III, ataviado con el habito
de los frailes menores (Pérez Higuera 1985: 134-135).

110



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

al sentido de la indumentaria como codigo social, todavia vigente”. Otras imagenes yacentes de
nobles gallegas cubren su cabeza con tocas al modo en que las mujeres casadas debian presen-
tarse, pues la cabellera suelta era solo propia de doncellas®. EI manto, que cubre briales y demas
prendas interiores, habitualmente de plegados aristados, es la prenda que monopoliza visualmente
la imagen yacente gallega, desde los sepulcros de Juana de Castro y Teresa Lopez, a los de Santo

Domingo de Bonaval.

T

Figura 2. Sepulcro de Sancha Martiz. Colegiata de Santa Maria del Campo, A Coruiia. José Luis Filipo Cabana,
Wikimedia Commons. Licencia Creative Commons

La rusticidad, sencillez y falta de policromia pueden llevar a percibir un afan de humildad
y desapercibimiento en las imdgenes postumas de estas mujeres. Nada mads lejos de la realidad,
pues, aun sin poder afirmar si todas estaban policromadas, otros detalles como los herrajes de los
cinturones y los bordados en las vistas de los mantos y las mangas, indican que esta indumen-
taria es la que portarian las damas nobles, o grandes burguesas, exclusiva de su estado. Pese a la
mala labra, los zigzags, bastos motivos florales y profusion de botones, demuestran un afan de
lucimiento, que se suma a la riqueza de materiales de las telas de los mantos, que en el granito
parecen deslucidos, pero bien llevados podian servir para el galanteo femenino, como revelaba la
Vieja al Amante en el Roman de la Rose:

Y si ella es de las que llevan manto, debe disponerlo de manera que no oculte en exceso su cuerpo.
Para mejor mostrar sus formas y los vestidos con que se engalane, ni muy amplios ni demasiado

27 Sobre la terminologia de las vestimentas y variables del tocado de rollo, ver Rey Cabezudo 2014.

28 Denominadas “doncellas en cabellos”. Para el resto de damas, llevar el cabello suelto adquiria un sentido de vicio y pro-
pension a la lujuria (Nufiez Rodriguez 1997: 247).

M



Maria Carrion Longarela

estrechos, pero bien bordados de plata y adornados con menudas perlitas, y también para que se
vea la limosnera, ya que es conveniente mostrarla, habra de tomar el manto con sus dos manos,
extender los brazos y separarlos, sea por un buen camino o en pleno barrizal. Recuerde en tal

ocasion la rueda que hace el pavo real con su cola: ella haga lo mismo con su manto para ensefiar
el forro (Alvar/Muela 2020: 306).

Bajo estas piezas superiores se esconden briales que marcan las formas femeninas, o acu-
diendo al caso castellano de Aldonza de Mendoza, dejan a la vista el escote?”. Del mismo modo,
destinado al lucimiento del cuerpo femenino, el calzado mas frecuente son altos chapines apunta-
dos segun la moda del siglo XV. Sin embargo, el exceso de afeites y, especialmente, la inadecua-
cion en el vestir eran, junto a la gestualidad o al modo de comportamiento de las damas, motivo
de censura, como transmiten, entre otros, el cronista Alonso de Palencia, tratando de despresti-
giar a la reina dona Juana de Portugal (Pelaz Flores 2013: 270).

Frente a este interés de ostentacion y boato destacan los sepulcros ya mencionados de Meli-
de, que como han demostrado M. D. Fraga y M. L. Rios, no visten el hibito de la Orden Tercera,
como parecia indicar su sencillez, sino que reflejan su papel de mujeres piadosas a través del recato
en la vestimenta (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018). El encargo de una imagen postuma de
este tipo, con vestimentas “mongiles” que ocultaban el cuerpo femenino, y con las tocas propias
de la actitud de una mujer madura, se inscribe en una retorica de la muerte matizable segun el
caso concreto®. Si bien, cabe comparar los deseos de inhumacion con el bulto yacente, al menos
en el caso de Inés de Castro, cuyas mandas se han conservado. En su testamento, de 1487, esta
dama indicaba sepultarse: “dentro del monasterio del Santi Spiritus de Melide en la mja capilla
que estd apar del altar mayor a mano izquierda (...) mando que me vistan con el habito de Sant
Francisco con su capelo e cuerda e con el benjtello de Santo Domingo. Et ansi me echen a la
tierra”. Se especifica la ubicacion y el habito como mortaja, pero no la apariencia del sepulcro.
Aunque su descendencia renueve capellanias y rezos por ella, el bulto yacente lo encarga su hijo y
no porta hibito®'. La lauda de donia Maria Prego, en santa Clara de Santiago, si viste habito fran-
ciscano, con el cordon de tres nudos en referencia a los tres votos, pero se trata de una excepcion
al ser la unica yacente de una religiosa gallega conservada. Esta lauda presenta a dofia Maria como
lo que fue en vida, monja clarisa (Fraga Sampedro 1996: 111).

29 Nuiiez, se refiere a los atavios de la yacente de Aldonza como apologia “a la dama poderosa en la sociedad civica” (1989:

296).

30 Los mongiles eran “trajes de encima” popularizados en la segunda mitad del siglo XV, habitos largos hasta el suelo muy
amplios y holgados (Bernis Madrazo 1956: 37). Un modelo de vestimenta piadosa y rosario, aunque procedente de la
orbita de Guadalajara, es el sepulcro de dama del Museo Arqueoldgico Nacional, n° inv. 1936/67, con saya y manto. Si
bien, S. Morales Cano relaciona esta vestimenta con la condicién de viuda, que, en el caso de Leonor de Mendoza, primera
esposa de Lope Sanches de Ulloa, no se cumple (2021: 423).

31 El testamento menciona diversas capellanias y mercedes a espacios tanto franciscanos como dominicos, asi como una co-
piosa donacion de objetos litirgicos para dotar su capilla. Sin poder adentrarnos en este asunto, plantea dudas la posterior
mencidn a su espacio funerario con motivo de la limpara que perpetuamente ha de arder alli, en la capilla que denomina:
de las “onze mijll virgines, donde esta mj sepultura” (Carro/Campos/Fernindez 1933: 306-307). ;Habria ya un sepulcro
anterior? ;Corresponderia esta capilla a otro espacio en la cabecera de la iglesia? ;O simplemente responde al nicho donde
se encuentra el sepulcro?

112



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Figuras 3 y 4. Sepulcro de Sancha Martiz, detalle del tocado conopial, y sepulcro de dofia Inés de Castro,

Sancti Spiritus de Melide. Imdgenes de la autora

Asi, en los casos de mujeres laicas, el habito que envuelve su cadaver y su adhesion a la pie-
dad mendicante escogiendo en sus conventos sepultura, como indican numerosos testamentos, no
debe corresponder necesariamente con el bulto yacente exteriorizado al templo, a los vivos. Aun
sin poder generalizar, no es baladi plantear la diferenciacion en el caso gallego entre el interior y el
exterior de la yacija, apoyado asimismo por los sepulcros masculinos, que expresan una dualidad
entre el habito mendicante deseado como mortaja y la habitual imagen yacente como caballeros.
El cuerpo oculto en el sepulcro no parece contar con una proyeccion visual en los bultos yacentes
conservados y, por tanto, estos conforman la representacion de un cuerpo en imagen —cuerpo
social— disociado del cuerpo natural; mds si cabe en el caso gallego, ante la ausencia de rasgos
faciales retratisticos definitorios®.

4. Gestos y dispositivos de oracion

La piedad de los tltimos siglos medievales se caracteriza en Europa por el aumento de disposi-
tivos y objetos dedicados a la oracién privada. Diferentes disposiciones, manuales de rezo, o ya
hacia finales del siglo XV, la Imitatio Christi dieron forma y codigo a una religiosidad que apelaba
personal y emotivamente al fiel, que, siguiendo tales pricticas, paralelas a la misa o al rezo de las
horas, podia entrar en conexion directa con lo divino, también en el momento de la muerte”. La
dimension tangible de esta piedad son las muchas imdgenes y objetos de rezo, como el rosario
y el libro de horas, pero también la gestualidad. Su reiteracion en el ambito funerario perfila el

32 Esta representacion del cadaver y el cuerpo como corruptible es propia del dualismo entre el cuerpo propicio para la ma-
nifestacion y el cuerpo natural. A finales de la Edad Media, en el ambito centroeuropeo hay ejemplos de tumbas hibridas
que presentan doblemente el cuerpo mortal memento moriy el cuerpo social (Belting 2007: 123-124).

33 “Elle n’a pas l'allure solennelle de la priére ecclésiastique: c’est une conversation immédiate, simple et sans apprét, humble
et conflante, avec Dieu ou avec les saints” (Bériou/Berlioz/Longere 1991: 37).

113



Maria Carrion Longarela

calado que esta devocion privada habria adquirido en el reino castellano y también Galicia, con
un eminente matiz femenino.

4.1. Collares-rosario. Devocion y toilette femenina

Acerca de la expresion plastica que cobraba a finales de la Edad Media el espiritu religioso, decia
Huizinga que “el poder de la oracion habiase tornado una cosa formal con los rosarios” (Huizinga
1947: 213). Y como muestra de su éxito asi aparecen sosteniéndolos en sus manos en acto de rezo
o colgados del cuello en las yacentes femeninas gallegas. La primera aparicion conocida en la es-
cultura funeraria castellana se remonta al siglo XIII, en el sepulcro de la Beata de Canas, abadesa
del monasterio de las Huelgas, labrado en 1272 (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018); aunque
el territorio castellano es parco en ejemplos de los siglos XIV y XV de mujeres con rosario, colga-
do al cuello o sosteniéndolo entre los dedos, desde nobles a monarcas, como Beatriz de Portugal
o dofia Maria de Molina (cuyo sepulcro data del siglo XV pese a haber fallecido en 1321).

La observacion de Huizinga recuerda la razon de ser del rosario, concebido inicialmente
como contario, una simple cuerda de nudos o de cuentas hiladas, apoyo material que permitia
llevar el cdlculo de las consecutivas oraciones. Su popularidad se asocia a la figura de santo Do-
mingo de Guzman debido a la aparicién de la Virgen en la que esta le entregaria el rosario y le
ensefaria su rezo (Labarga Garcia 2003). Su uso, sin embargo, no es exclusivo de los dominicos,
como transluce su presencia en todo tipo de piezas destinadas a multiples espacios, entre ellas,
sepulcros femeninos. En especial, este elemento formaba parte de la vida de las mujeres y las
acompanaria en su cotidianidad, como advertia Christine de Pizan: “es un hecho notorio que el
lugar mas frecuentado por las mujeres es la iglesia, donde acuden presurosas con rosario y misal
en la mano para oir el sermén y confesarse” (Lemarchand 2019: 45).

Su forma y funcién estan vinculadas a la devocion mariana, aludiendo sus cuentas a los mis-
terios marianos. A nivel material y visual, el rosario alude igualmente a la Virgen y en la tradicion
germanica es frecuente su representacion como corona de rosas, como también figura en el reta-
blo de Gil de Siloé en la Cartuja de Miraflores*. En ocasiones, cabe referirse a los rosarios como
contarios cuando no tienen marcada la division entre misterios; una segmentacion que se difun-
di6 progresivamente en un momento mds tardio a partir de la forma definitiva que establecio
el dominico Fray Alonso de Burgos (1428-1470) (Fraga Sampedro/Rios Rodriguez 2018: 203).
Algunos ejemplos de imdgenes yacentes, por su delicada y cuidada labra, hacen distinguibles
estos misterios, inmortalizando a perpetuidad el gesto de rezo de la difunta inhumada, caso de
la monarca Beatriz de Portugal (Carrién Longarela 2024: 96)%. Este detalle no es una constante
y aunque, a falta de los misterios, el gesto de asir el rosario en acto de rezo identifica claramente
este elemento, numerosas yacentes gallegas portan colgado del cuello un accesorio conformado
por cuentas que plantea dudas. ;Lucen estas mujeres rosarios o collares de cuentas?

34 Cada cuenta del rosario corresponde a un misterio de la Virgen y a una rosa. En territorios al norte de Europa se suele
representar iconograficamente el rosario como guirnalda de flores (Vedel Heilskov 2019: 73).

35 Sobre el encadenamiento de tiempos evocados en el rezo del rosario y la relacion con la escatologia: Hamburger 1998.

114



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Figuras 5y 6. Sepulcros de dofia Leonor de Mendoza, Sancti Spiritus de Melide y de Beatriz de Portugal, Sancti Spiritus de

Toro. Detalle del rosario en acto de rezo. Imagenes de la autora

Las yacentes de Leonor de Mendoza e Inés de Castro, sitas en el Monasterio del Sancti
Spiritus de Melide, no dan lugar a equivocacion, pues presentan el rosario sin misterios, pero
asiéndolo en actitud de rezo. Del mismo modo figura este atributo en diferentes sepulcros de
mujeres castellanas, por lo que se trata de un objeto extendido y ya filtrado en los modelos de
taller gallegos durante el siglo XV. Es remarcable el gesto de sostener entre sus dedos una de las
cuentas, con todo el significado que el acto de rezo adquiere, volviendo fisica y tangible la rela-
cion de las fieles con la Virgen, como ha observado Vedel Heilskov: “the handling of beads while
observing the divine mysteries, represented in images, helped the medieval faithful to align their
inner and outer senses, and tanscend the boundary between the reality of their ordinary daily
lives and the reality of the images” (2019: 90).

Sin embargo, las yacentes del area corufiesa, conocidas por sus tocados conopiales, no son
tan claras respecto a este elemento. Anteriormente fechadas a finales del siglo XIV, ello podia
sugerir una temprana expansion del rosario por el territorio gallego, caso de la yacente de San-
cha Martiz, en la Iglesia de Santa Maria del Campo en A Corufia (Chamoso Lamas 1979)%. Sin

36 En una inscripcion en el arcosolio donde fue encastrada posteriormente se encuentra un epigrafe que indica como fecha
de defuncién el afio 1393.

115



Maria Carrion Longarela

embargo, un andlisis pormenorizado de la vestimenta, junto a los elementos compositivos de los
bajorrelieves, ha llevado a otros autores a indicar una cronologia posterior a la segunda mitad del
siglo XV, encajando con el periodo de mayor proliferacion del rosario en Castilla (Rey Cabezudo
2014: 78).

Observando las prendas, tocado y accesorios de estos ejemplos coruiieses, el denominado
collar o rosario —segun el autor— que cuelga del cuello y cae a lo largo del cuerpo, es una cons-
tante, desde la yacente de Teresa Lopez en el Monasterio cisterciense de Sobrado dos Monxes”’.
Las diferencias entre los cierres de los mantos permiten comprobar, en casos como el de la lauda
nim. 23 del Museo Arqueologico e Historico del Castillo de San Anton o la lauda de Maior
Dominguez en la Iglesia de Santiago de A Corufa, que comprobar que se trata de un elemento
colgado en el cuello; mientras que en otros casos como el del sepulcro de Clara Sinchez se oculta
la colgadura de este. De forma similar, en la yacente de Inés Alvarez en Santo Domingo de Tui,
solo en la parte inferior del vestido se advierte el elemento con cuentas atravesando el brial. Tam-
bién las yacentes de Bonaval disponen igualmente el largo collar. Las grandes dimensiones de los
collares y, en algunos casos, su ocultacion bajo el manto, son indicadores, a nuestro juicio, de
una integracion de este accesorio como parte de la vestimenta, mds como ornamento indumen-
tario que como dispositivo de rezo, frente a la presentacion explicita del rosario en los sepulcros
melidenses y otros castellanos.

Sin perder de vista la concepcion de este objeto compuesto por cuentas como adorno, en
otras yacentes destaca una borla que pende de la parte inferior de estos contarios, caso de Bea-
triz Afonso da Ribeira, en Santa Maria de Beade; o la sepultura atribuida a Teresa Rodriguez de
Aguiar en San Francisco de Betanzos. Este remate en borla coincide con otras conocidas figuras
yacentes esparcidas por el reino castellano, desde la de Catalina de Sosa, esposa de Fernando Arce
en la catedral de Sigiienza, a la de Isabel de Portugal, en el monasterio cartujo burgalés (1498-
1493)*. Este tltimo rosario destaca por el esmero en la labra de sus cuentas y la borla, detalle
que indica el componente de lujo y ostentacion del que también hacian gala estos dispositivos
de devocion. Asimismo, el remate decorativo con borla es habitual en collares empleados por las
mujeres de la élite, como muestra la joven de la miniatura del mes de abril de Las muy ricas boras
del duque de Berry que porta el mismo tipo de objeto de grandes dimensiones y colgado de un
hombro (Chantilly, Museo Condé, Ms. 65).

Contemplando este ultimo ejemplo de accesorio ornamental y trasladindonos de nuevo a
las yacentes gallegas, mas que optar por una solucion entre collar o rosario, parece conveniente
plantear la ambivalencia entre ambos. Y es que, si bien en el caso de las sepulturas de finales del
XV en el Sancti Spiritus de Melide se hace hincapié en la austeridad en el vestir y se presenta
el rosario unicamente desde un punto de vista funcional y devocional, como dispositivo de rezo,

37 Chamoso Lamas indica que se trata de collares (1979), Manso Porto opta por rosarios (1993: 404), y Barral Rivadulla
para el caso de las damas corufiesas incide en esta segunda atribucién apoyandose en Lo libre de les dones de Eiximenes que
indica el valor del rosario para la educacién de la dama (2005, 136-137).

38 Ademas de este sepulcro, véase la recopilacion de imdgenes yacentes femeninas con libro de horas y/o rosario en el capi-
tulo “Lia muerte, el espacio funerario y la tumba” (Yarza Luaces 2003: 113-195 y Morales Cano 2021).

116



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

los ejemplos del drea corufiesa y aquellos anteriores derivados de los talleres de Betanzos parecen
incorporar este objeto con cuentas como parte del atuendo propio de las damas mas pudientes.
Asi como en otras yacentes figuran joyas, colgantes, botones e intrincados cinturones (con mayor
o menor fortuna en su labra), el collar-rosario juega con la ambigiiedad propia de las manifesta-
ciones artisticas de la baja Edad Media y sincretiza lo devocional con el fasto y la ostentacion en
el vestir.

4.2. El libro de horas. ;Una ausencia?

Otro elemento que acompaia frecuentemente las imdgenes postumas femeninas es el libro de
horas. Estos volumenes provienen de una derivacion de los breviarios empleados por los clérigos,
merced a la aceptacion de la liturgia de las horas por parte de los laicos (Bériou/Berlioz/Longeére
1991: 35). El formato de reducidas dimensiones de estos libros permite su portabilidad y adapta-
cion a los usos personales de su poseedor alla donde esté. Por tanto, junto al rosario, se trata de
un instrumento relacionado con el avance de las practicas de devocion privada®. El contenido y
estructura que estos podian tener, ademads de los textos como el oficio de la Virgen, oficio de di-
funtos y salmos, variaban en funciéon del poseedor, incluyendo sufragios dedicados a santos locales
o protectores, lo que revela su condiciéon de elemento de uso personal y personalizado.

Estos pequefios libros procedentes inicialmente del territorio flamenco terminaron convir-
tiéndose en atributo definitorio de la escultura funeraria con un cardcter destacadamente femeni-
no. En el territorio castellano, y también portugués es habitual la incorporacion de este elemento
en diversas disposiciones y cabe leerlo doblemente, al igual que el rosario, como objeto de osten-
tacion y devocion a la par®. En ocasiones aparece cerrado y simplemente asido y en otras abierto,
incluso, a veces, como en el sepulcro de Inés de Osorio en la Capilla del Sagrario de la catedral
de Palencia, pueden leerse las oraciones finales rogando por su alma. Su presencia estd constatada
en la segunda mitad del siglo XV especialmente en territorio burgalés, si bien en el caso gallego
que nos ocupa, el unico timulo donde aparece el libro de horas es en el sepulcro de una dama
desconocida en el monasterio cisterciense de Melon, fechado a finales del siglo XV (Chamoso
Lamas 1979: 124-125)%.

¢Qué puede expresar esta llamativa ausencia en Galicia? Una vez mas cabe aludir a lo
fragmentario de los ejemplos conservados, por lo que puede que haya ejemplares que fueron
destruidos que también hubiesen incluido este elemento. Teniendo en cuenta, sin embargo, los
principales modelos de taller conocidos, entre los que incluimos aquellos sepulcros de tradicion
litargica que irradian de Betanzos a Compostela, asi como las yacentes posteriores de Melide, el
libro no parece haber tenido gran éxito en la imagen femenina gallega del siglo XV. ;Hay que re-

39 Segun Diana Pelaz Flores, la practica de la lectura facilitaba la asuncién del rol pasivo que la Iglesia y el sistema patriarcal
le habian reservado a la reina en base a su condicién femenina, “el cual orbitaba en torno a la obediencia, la piedad y el
sometimiento” (2013: 271, 272).

40 “dans les inventaires qui les mentionnent, les livres d’'Heures étaient plus souvent comptés avec les bijoux et lorfevrerie
que rangés parmi les livres de lecture” (Bériou/Berlioz/Longere 1991: 39).

41 Para un completo andlisis de la escultura funeraria gotica burgalesa: Gémez Bircena 1988a.

17



Maria Carrion Longarela

mitir esta cuestion a las practicas devocionales de la nobleza regional? Quizas se deba a la falta de
penetracion de la cultura libraria entre estos nobles alejados de los circulos de la corte y grandes
casas nobiliarias donde se movia el préstamo e intercambio de libros, particularmente entre pa-
rientes femeninas®. Otras tipologias de libros si se encuentran presentes en Galicia en sepulturas
de obispos y candnigos, que portan en su caso misales, indicando su cargo y estatus eclesidstico.
Asi las cosas, como hipotesis, quizas en Galicia los talleres no incluyeron en sus modelos feme-
ninos un elemento que pasaba mais desapercibido en las practicas y cotidianidad de la nobleza
gallega como parece indicar la precaria situacion del panorama cultural, de la que se hace eco el
frecuente analfabetismo entre profesas en conventos destinados a la mayor élite®.

4.3. Rezo en serie. El gesto de las manos unidas

Como afirma Marta Cendon para las yacentes del area corufiesa, independientemente de su in-
dumentaria y accesorios: “lo que es coincidente en todos los casos es el gesto de oracion con las
manos juntas” (Cenddn Fernandez 2017: 262). Los bultos funerarios del drea compostelana, pon-
tevedresa y corufiesa desde finales del siglo XIV parecen haber adaptado de manera generalizada
este gesto ritualizado de piedad. La disposicion de este varia ligeramente de unas yacentes a otras,
también en funcion de la calidad técnica de cada una. En la lauda de la religiosa Maria Prego ante
la dificultad que supondria para el artifice reproducir las manos juntas, se intuye el gesto pese a su
planitud y a la falta de organicidad en la labra del pulgar (Cendén Fernandez 2017: 278). Algunos
yacentes de caballeros de los ultimos siglos medievales incluyen asimismo este gesto de devocion,
como es el caso de Lopez Mosquera o Pedro Vazquez de Puga, si bien, en menor medida que los
tumulos femeninos, pues sus manos o descansan sobre el abdomen, o sostienen espadas (Cha-
moso Lamas 1979: 126).

Como ya ha sido estudiado, los origenes del gesto de unir las manos se remontan al mundo
feudovasallatico, cuando el sefior sostenia entre sus manos aquellas de su vasallo. Este significa-
do de sumision se ampliara a otras relaciones, como la de la profesion de monjas, o en mas amplio
sentido, la del servicio a Dios por parte de los fieles®. Los manuales de rezo de las 6rdenes men-
dicantes también aluden a este gesto, desde el siglo XIII inmensamente popular y omnipresente
en cualquier representacion religiosa, desde lo mas elevado a lo mas vulgar y, desde las figuras de
los donantes, a los bultos yacentes, objeto de este estudio.

42 Sobre un panorama general acerca de la circulacién cultura libraria en el reino de Castilla y un enfoque hacia los habitos
de lectura femeninos: Beceiro Pita 2007: 217-224.

43 Acerca de las bibliotecas de los conventos femeninos se percibe el poco nivel de formaciéon de las monjas gallegas, aun
perteneciendo a las mds nobles familias: “El panorama cultural de la Baja Edad Media presenta en Galicia un aspecto
general bastante desolador” (Rodriguez Nufiez 1993: 158).

44 Rezo como acto de sumision, adoracién y penitencia que rinde homenaje a Dios como transposicion sacra del ritual laico
del hommage (Schmitt 1990: 295-297).

45 En el momento de la professio, la abadesa recibe a la novicia entre sus manos a cambio de los votos, delante de varios tes-
tigos (Rodriguez Nudez 1993: 101).

118



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Figuras 7 y 8. Sepulcro de dama, Sancti Spiritus de Melide y lauda de Maior Dominguez, iglesia de Santiago, A Corufia.

Detalle del gesto de las manos unidas. Imdgenes de la autora

Para comprender el ademdn de unir las manos es clave acudir a los conceptos de convencio-
nalizacion y ritualizacion de los gestos. Gombrich aludia a la diferencia entre sintoma y ritual ex-
presados de forma plastica siendo el primero una expresion genuina de una emocion, y el segundo
una forma convencionalizada y esquematizada de representarla. A la proliferacion de este gesto
sefialaba que: “para nosotros, su sentido original se ha fundido con la expresion general de un
talante o actitud. Las manos unidas evocan una atmoésfera de piedad y contemplacién que tras-
ciende a una interpretacion ritualista estrecha” (Gombrich 1987: 69-70). Con ello aplicado a los
casos de yacentes femeninas gallegas, cabe entender, no solo este gesto, sino los demds elementos
de piedad, como una repeticion vulgarizada y reiterada de modelos de taller que conforman un
aura de mujer piadosa en cada sepulcro femenino que escapa a individualizaciones y responde a la
plasmacion de una gestualidad arquetipica.

Por otro lado, el valor del movimiento del cuerpo en relacion con las practicas de oracion se
ha puesto de manifiesto en libros de oraciones destinados al rezo privado conservados en el norte
de Europa que otorgan al cuerpo la capacidad de actuar como médium de oracion: “the body
could become itself an embodied prayer” (Skinnebach 2019: 119). Asi, las manos unidas levan-
tandose hacia la divinidad que, en el acto de rezo privado, activan la relacion directa entre Dios
y el fiel, se convierten a nivel plastico en estos sepulcros en una pura convencion singularmente
asociada a lo femenino y activando el momento de oracién concreto a través del cuerpo. Reto-

119



Maria Carrion Longarela

mando las observaciones sobre la baja calidad de la escultura gotica gallega, conviene recordar con
Gombrich que es preciso ser un buen artista para repetir un gesto ritualizado de tal forma que se
perciba una carga de expresion auténtica, como sintoma de una emocion (1987: 71). Algo que no
llegd a suceder en la plistica gallega.

Consideraciones finales

A proposito de los sepulcros femeninos en conventos dominicos gallegos, C. C. Rodriguez apun-
taba que los motivos estereotipados y la falta de individualizacion suponen la imposibilidad de
asociar la iconografia funeraria a una religiosidad concreta (Diez Tie/Rodriguez Nufiez 1989:
314). Sin alejarnos de ello, a lo largo de estas piginas se han revisado algunos de los atributos
de las imagenes yacentes femeninas comprendiéndolos como fruto de unos modelos fuertemente
arquetipicos realizados por talleres especializados. Aun asi, lo convencional y la ausencia de una
proyeccion del individuo permiten mostrar el calado que ciertos gestos o practicas religiosas ha-
bian tenido hasta el punto de proliferar en las sepulturas de modo casi seriado.

Dentro de los modelos que se han visto se pueden distinguir varios esquemas compositivos
para las imdagenes postumas femeninas. En algunos tipos, como las yacentes del Sancti Spiritus
de Melide, proximas al siglo XVI, se prioriza la imagen de la mujer devota y recatada, ocupada en
el rezo del rosario; mientras que modelos del siglo XV, como las laudas brigantinas con tocado
conopial, insisten en un mayor esmero en los atavios y tocados femeninos. Por otro lado, si no
fuese por el eventual acompaniamiento de la heraldica o la epigrafia como identificadores, la ima-
gen yacente de las mujeres gallegas actia como un prototipo vulgarizado de mujer piadosa ideal
bajomedieval que habian modelado especialmente las 6rdenes mendicantes.

Finalmente, el libro de horas, extendido en Castilla, no tuvo el mismo éxito en los esquemas
compositivos de las yacentes gallegas, o bien porque no han pervivido mas ejemplares, o bien por
la constatada pobreza de la cultura libraria en territorio gallego. Reiteraciones y ausencias, si bien
fragmentarias y nunca observables de manera absoluta, permiten la aproximacion, aunque no a las
devociones personales de las difuntas, si a las modas, a los ideales femenino y masculino, y a los dis-
cursos de la muerte mds populares y considerados mas efectivos para el conjunto de la élite gallega.

Bibliografia
Alvar, Carlos/Muela, Julidn (eds.) (2020): Guillaume de Lorris y Jean de Meun. El Libro de la
Rosa, Madrid: Alianza.

Assman, Aleida (2018): Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturellen Geddchtnisses,
Munich: C. H. Beck.

Barral Rivadulla, Dolores (2005): “De historia, arte y arqueologia. Suefios en piedra en La Co-
rufia medieval”. Semata 17, pp. 115-138.

Beceiro Pita, Isabel (2007): Libros, lectores y bibliotecas en la Espaiia medieval, Murcia: Nausicai.

Beceiro Pita, Isabel /Cérdoba de la Llave, Ricardo (1990): Parentesco, poder y mentalidad. La
nobleza castellana. Siglos XII-XV, Madrid: C.S.I.C.

120



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Bériou, Nicole/Berlioz, Jacques/Longere, Jean (eds.) (1991): Priere au Moyen Age: pratiques et
expériences (Ve-XVe siécles), Turnhout: Brepols.

Bernis Madrazo, Carmen (1956): Indumentaria medieval espafiola, Madrid: C.S.I.C.
Belting, Hans (2007): Antropologia de la imagen, Madrid-Buenos Aires: Katz.

Carceller Cervifio, Maria del Pilar/ Villarroel Gonzalez, Oscar (2021): Catalina de Lancaster. Una
reina y el poder, Madrid: Silex.

Carrién Longarela, Maria (2024): “Piedad mendicante y orgullo reginal. Dos retratos de la reina
Beatriz de Portugal para la posteridad”. Ferrero Garcia, Emilio (coord.): Caminando hacia
la igualdad: Investigaciones desde la perspectiva de género, Madrid: Aranzadi, pp. 85-101.

Carro, Xesus/ Campos, Emilio/ Ferndndez, Xosé Ramén (1933): “Arqueoloxia relixiosa de Meli-
de”. Terra de Melide, Santiago de Compostela: Seminario de Estudos Galegos, pp. 253-322.

Cendén Ferndndez, Marta (2017): “La imagen de las mujeres con poder en el arte bajomedieval
gallego”. Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.): Mujeres con poder en la Galicia
medieval (siglos XIII-XV), Santiago de Compostela: C.S.I.C., pp. 243-287.

Chamoso Lamas, Manuel (1979): Escultura funeraria en Galicia: Orense, Pontevedra, Lugo, La
Corufia, Santiago de Compostela, Ourense: Instituto de Estudios Orensanos Padre Feijoo.

Chiffoleau, Jacques (1980): La comptabilité de I'au dela. Les hommes, la mort et la religion dans la
region d’ Avignon a la fin du Moyen Age, Roma: Ecole Frangaise de Rome.

Diez Tie, Maria/ Rodriguez Nuiiez, Clara Cristela (1989): “La mujer gallega y los conventos do-
minicos”. Mufoz Fernindez, Angela (ed.): Las mujeres en el cristianismo medieval. Imdgenes
tedricas y cauces de actuacion religiosa, Madrid: Marcial Pons, pp. 303-315.

Erias Martinez, Alfredo (2014): Iconografia de las tres iglesias géticas de Betanzos. San Francisco,
Santa Maria do Azougue y Santiago, Betanzos: Briga Edicions, Xunta de Galicia.

Fraga Sampedro, Maria Dolores (1996): “La Orden de las Clarisas y el arte: El convento medieval
de Santiago”. Gigirey Liste, Maria Esperanza (ed.), El Real Monasterio de Santa Clara de San-
tiago. Ocho siglos de claridad, Santiago de Compostela: Museo de Tierra Santa, pp. 101-116.

Fraga Sampedro, Maria Dolores/ Rios Rodriguez, Maria Luz (2018): “Memoria de la nobleza en

los conventos terciarios gallegos. Aniversarios, enterramientos y devociones (S. XIV-XV)”.
Revista Signum 19.1, pp. 184-212.

Gari, Blanca (2024): El poder del objeto. Materialidad, memoria y representacion en la Baja Edad
Media europea, Barcelona: Siruela.

Gémez Barcena, Maria Jesus (1988a): Escultura gdtica funeraria en Burgos, Tesis de doctorado,
Burgos: Diputacion Provincial.

Goémez Barcena, Maria Jests (1988b): “La liturgia de los funerales y su repercusion en la es-
cultura gotica funeraria en Castilla”. Nufiez Rodriguez, Manuel/Portela Silva, Ermelindo
(coords.): La idea y el sentimiento de la muerte en la historia y en el arte de la Edad Media,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela, pp. 31-50.

121



Maria Carrion Longarela

Gombrich, Ernst H. (1987): La imagen y el ojo. Nuevos estudios sobre la psicologia de la representa-
cion pictorica, Madrid: Alianza.

Hamburger, Jeffrey (1998): The Visual and the Visionary. Art and Female Spirituality in Late Me-
dieval Germany, New York: Zone Books.

Huizinga, Johan (1947): El otofio de la Edad Media, Buenos Aires: Revista de Occidente.

Labarga Garcia, Fermin (2003): “Historia del culto y devocion en torno al santo rosario”. Scripta

Theologica 35.1, pp. 225-277 [DOI: https://doi.org/10.15581/006.35.13007].

Lahoz Gutiérrez, Lucia (2022): La imagen y su contexto cultural. La iconografia medieval, Madrid:
Sintesis.

Le Goft, Jacques (1981): El nacimiento del purgatorio, Madrid: Taurus.

Lemarchand, Marie-José (ed.) (2019): Christine de Pizan. La ciudad de las damas, Madrid: Si-
ruela (3* Edicion).

Manso Porto, Carmen (1993): “La escultura funeraria”. Rodiguez Iglesias, Francisco (ed.): Gali-
cia Arte IX, A Coruna: Hércules, pp. 381-413.

Moralejo Alvarez, Serafin (1975): Escultura gética en Galicia (1200-1350). Tesis de Doctorado,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Moralejo Alvarez, Serafin (2004): Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoria de la representacion,
Madrid: Akal.

Morales Cano, Sonia (2021): “Esculturas funerarias de mujeres tardomedievales de alto rango en
el Museo Arqueologico Nacional”. Boletin del Museo Arqueolégico Nacional 40, pp. 413-424.

Nuinez Rodriguez, Manuel (1981): “El sepulcro de Fernan Pérez de Andrade en San Francisco de
Betanzos como expresion de una individualidad y una época”. Bracara Augusta 35, pp. 3-19.

Nuiez Rodriguez, Manuel (1985): La idea de la inmortalidad en la escultura gallega. La imagine-
ria funeraria del caballero, s. XIV-XV, Ourense: Diputacién Provincial.

Nuiez Rodriguez, Manuel (1988): “La indumentaria como simbolo en la iconografia funeraria”.
Nuiez Rodriguez, Manuel/Portela Silva, Ermelindo (coords.): La idea y el sentimiento de la
muerte en la historia y en el arte de la Edad Media, Santiago de Compostela: Universidade
de Santiago de Compostela, pp. 9-19.

Nuifez Rodriguez, Manuel (1989): “La dama, el matrimonio y la fama pdstuma”. Bermejo Ba-
rrera, José Carlos (ed.): Parentesco, familia y matrimonio en la bistoria de Galicia, Santiago
de Compostela: Torculo edicions, pp. 285-300.

Nuifez Rodriguez, Manuel (1997): Casa, calle, convento: iconografia de la mujer bajomedieval,
Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (2000): Los sefiores de Galicia: tenentes y condes de Lemos
en la Edad Media, A Coruna: Fundacion Pedro Barrié de la Maza.

Pardo de Guevara y Valdés, Eduardo José (ed.) (2017): Mujeres con poder en la Galicia Medieval
(siglos XIII-XV): estudios, biografias y documentos, Santiago de Compostela: C.S.I.C.

122



Imagenes postumas de mujeres piadosas. Gestos y dispositivos de rezo en la escultura funeraria

Pelaz Flores, Diana (2013), “La imagen de la reina consorte como muestra de poder en el reino
de Castilla durante el siglo XV. Construccion y significado”. Medievalismo 23, pp. 265-290.

Pérez Higuera, Teresa (1985): “Los sepulcros de los Reyes Nuevos (Catedral de Toledo)”. Tekné
1, pp. 131-139.

Rey Cabezudo, Ménica (2014): “Moda en piedra en el siglo XV: Analisis iconografico de las
laudas gallegas con «tocado de rollo»”. Cuadernos de Estudios Gallegos 1LX1.127, pp. 47-80
[DOI: https://doi.org/10.3989/ceg.2014.127.02].

Rodriguez Nufiez, Clara Cristela (1993): Los conventos femeninos en Galicia. El papel de la mujer
en la sociedad medieval, Lugo: Diputacién Provincial.

Ruiz Maldonado, Margarita (1993): “El sepulcro de Dofia Beatriz de Portugal en Sancti Spiritus
(Toro)”. Goya: Revista de arte 237, pp. 142-148.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (1985): “El yacente armado en Galicia (1350-1450)”. Memoria de
Licenciatura, Santiago de Compostela: Universidade de Santiago de Compostela.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (1989a): “Escultura funeraria en Galicia (1350-1450): la imagen de la
nueva nobleza enriquena”. Cuadernos de arte e iconografia 2.3, pp. 141-147.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (1989b): “Actitudes ante la muerte en las mujeres de la nueva nobleza
enriquena: la escultura funeraria como fuente para la historia de las mentalidades”. Munoz
Fernindez, Angela (ed.): Las mujeres en el cristianismo medieval. Imdgenes tedricas y cauces de
actuacion religiosa, Madrid: Marcial Pons, pp. 451-461.

Sanchez Ameijeiras, Rocio (2007): “Circulacién de modelos y talleres itinerantes: el papel de
artistas y comitentes en la evolucion tipoldgica de la escultura funeraria en la Galicia medie-
val”. Los caminos y el arte: VI Congreso Nacional de Historia del Arte (Santiago de Compostela,
16-20 de junio, 1986), Santiago de compostela: Universidade de Santiago de Compostela,
pp- 359-364, vol. 2.

Schmitt, Jean-Claude (1990): La raison des gestes dans I"Occident médiéval, Paris: Gallimard.

Skinnebach, Laura Katrine (2019): “Haptic Prayer, Devotional Books and Practices of Percep-
tion”. Carrillo-Rangel, David/ Delfi Nieto, Isabel/Acosta Garcia, Pablo (eds.): Touching,
Devotional Practices and Visionary Experience in the Late Middle Ages, Cham: Palgrave Mac-
millan, pp. 95-122 [DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-030-26029-3_5].

Vedel Heilskov, Mads (2019): “Sacralising Perception: Rosary-Devotion and Tactile Experience of
the Divine in Late Medieval Denmark”. Carrillo-Rangel, David/ Delfi Nieto, Isabel/Acos-
ta Garcia, Pablo (eds.): Touching, Devotional Practices and Visionary Experience in the Late
Middle Ages, Cham: Palgrave Macmillan, pp. 71-93 [DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-
030-26029-3_4].

Vovelle, Michael (1983): La mort et 'Occident de 1300 a nos jours, Paris: Gallimard.

Yarza Luaces, Joaquin (2003): La nobleza ante el rey, Madrid: El Viso.

Yarza Luaces, Joaquin (2007): La Cartuja de Miraflores. 1. Los sepulcros, XIII Cuadernos de Res-
tauracion de Iberdrola, Madrid: Fundacién Iberdrola.

123



