
124

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares  
de Santo Agostiño en Galicia e o seu legado patrimonial
Paula Corbeira Paz – Universidade de Santiago de Compostela1

1. Introdución
O presente artigo ten como obxectivo reunir e sistematizar o coñecemento dispoñible sobre a 
implantación destas comunidades en Galicia, a partir dun exercicio de síntese historiográfica. 
Analízase o seu contexto histórico-eclesiástico, a orixe e evolución da orde na Península Ibérica 
e particularmente en Galicia, así como as características das súas fundacións e espiritualidade, 
e os factores que contribuíron ao seu posterior declive. Prestarase especial atención a exemplos 
galegos e á evidencia da súa integración nas redes locais, así como á súa relación cos poderes 
eclesiásticos e laicos, incluído o patrocinio aristocrático exercido por familias como os Traba, que 
estiveron aliñadas cos postulados da Reforma Gregoriana.

O estudo das canónicas regulares en Galicia presenta desafíos significativos que contribuí-
ron a un relativo silencio historiográfico e a unha desigualdade no desenvolvemento dos estudos 
monásticos en comparación con ordes máis estruturadas como a do Císter ou a orde beneditina. 
Por unha banda, a ambigüidade léxica na documentación dos séculos XI e XII dificulta a de-
limitación tipolóxica e funcional das fundacións canónicas. Esta falta de precisión reflíctese no 
uso intercambiable de termos como canónicas, colexiatas, e mesmo mosteiro, prior ou fratres. Así 
mesmo, algúns documentos pontificios resultan confusos, referíndose ás canónicas como igrexas 
ou mosteiros, sen precisar a súa adscrición a unha regra nin a súa organización interna.

A esta imprecisión léxica súmase a escaseza das propias fontes documentais, apenas ante-
riores ao segundo terzo do século XII. Estas dificultades condicionaron unha produción histo-
riográfica desigual, aínda que non ausente, con achegas puntuais que arroxaron luz sobre certos 
aspectos da implantación e evolución destas comunidades.

Un dos estudos de referencia sobre os Cóengos Regulares de Santo Agostiño é o de R. 
Grégoire (1982), La vocazione sacerdotale, onde se analiza a orixe da orde e a súa implantación en 

1	 Este traballo foi realizado no marco do programa de doutoramento en Estudos Medievais da Universidade de Santiago de 
Compostela, Grupo Iacobus (GI-1907).



125

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

Europa occidental, ofrecendo un enfoque amplo sobre a súa espiritualidade e evolución institu-
cional.

Na mesma liña, J. A. Calvo Gómez (2014) dedica toda unha tese de doutoramento e varias 
publicacións ao estudo da orde, abordando cuestións como a súa orixe, difusión e substrato inte-
lectual. Reserva un capítulo ás canónicas non afiliadas a ningunha congregación, organizadas de 
xeito rexional, con breves apuntamentos sobre cada unha delas. Ademais, contribuíu con diversos 
artigos centrados en observancias específicas, como a do Santo Sepulcro de Xerusalén ou San 
Rufo de Avignon (Calvo Gómez 2014a: 75 e 2015a: 55).

Pola súa parte, a obra de F. J. Pérez Rodríguez (2019) constitúe unha achega fundamental 
ao estudo da implantación monástica en Galicia durante a Plena e Baixa Idade Media. Ao longo 
de dous volumes extensos, o autor analiza os obxectivos da dita reforma no contexto galego e 
ofrece un exhaustivo inventario de mosteiros de distintas congregacións, entre os que dedica un 
capítulo ás fundacións de cóengos regulares de Santo Agostiño. O volume de información re-
compilada confírelle á obra un valor documental indiscutible. Non obstante, debido á amplitude 
do obxecto de estudo, a traxectoria individual de cada fundación é tratada de maneira sintética, 
sen afondar en aspectos como a análise artístico-arquitectónica dos edificios. No caso concreto 
das canónicas regulares, a súa presenza recóllese dentro do marco xeral, sen que se lles dedique 
un desenvolvemento específico ou un estudo monográfico detallado.

A obra Entre el claustro y el mundo. Canónigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad 
Media (García de Cortázar et al. 2009), constitúe unha das achegas máis relevantes ao estudo das 
formas de vida relixiosa comunitaria na Idade Media peninsular. Reúne traballos de varios autores 
como M. Calleja Puerta, S. Guijarro González e J. Martínez Aguirre, entre outros, que abordan 
cuestións clave como a expansión dos cóengos regulares nos reinos de León e Castela, a vida 
intelectual nas canónicas non episcopais, así como a implantación e características artísticas dos 
mosteiros premonstratenses. Neste último punto destaca a contribución de M.ª T. López Gue-
reño Sanz (2009), centrada na observancia premonstratense na Península Ibérica. O seu estudo 
constitúe unha das poucas achegas ao patrimonio artístico vinculado ás canónicas agostiñas na 
Península, aos seus espazos e funcións, se ben o tratamento destes conxuntos segue a ser puntual 
e fragmentario.

Aínda que a obra constitúe un marco introdutorio esencial para abordar o tema, o seu en-
foque continúa centrado maioritariamente nos territorios centrais da Península, polo que ningún 
destes traballos afonda especificamente nas comunidades de cóengos regulares no territorio galego.

Persiste a falta de estudos monográficos que analicen de maneira individualizada os es-
tablecementos monásticos, o que dificulta unha comprensión máis profunda do fenómeno no 
ámbito galego, especialmente á luz da súa vinculación co Camiño de Santiago. Neste contexto, 
e considerando a dimensión hospitalaria da orde, acentúase a necesidade de novas investigacións 
que aborden o papel fundamental desempeñado por estas comunidades en canto á consolidación 
e desenvolvemento das distintas rutas xacobeas, así como a asistencia hospitalaria e espiritual 
prestada aos peregrinos. Dada a súa importancia, este aspecto merece ser desenvolvido nun estudo 
independente.



Paula Corbeira Paz

126

Aínda que a falta de investigacións exhaustivas sobre esta orde xerou baleiros no seu estu-
do, é innegable o papel significativo que desempeñou no panorama relixioso de Galicia. A súa 
influencia foi determinante na reconfiguración das estruturas eclesiásticas locais e na propagación 
dos ideais reformistas.

2. Do ideal reformador ao modelo canonical regular:  
orixes e espiritualidade dos cóengos regulares de Santo Agostiño
A implantación dos Cóengos Regulares de Santo Agostiño en Galicia durante os séculos XI e 
XII non pode entenderse á marxe do profundo proceso transformador e de reordenación que 
experimentou a Igrexa occidental neste período, coñecido como a Reforma Gregoriana2. Este 
movemento reformador fundamentábase no rexeitamento de prácticas xeneralizadas que socava-
ban a integridade do ministerio clerical presentes en toda Europa e territorio peninsular, como 
a simonía —a compravenda de dignidades eclesiásticas— e o nicolaísmo —o incumprimento 
do celibato por parte do clero—3.  Promoveuse activamente un clero disciplinado, subtraído da 
dependencia feudal e sometido directamente á autoridade papal. 

Con todo, as orixes deste impulso reformador canonical remóntanse ás disposicións es-
tablecidas na Regra de Aquisgrán, a cal se basea na de Crodegango de Metz (754), que se fun-
damenta na tradición beneditina e a liturxia romana (Calvo Gómez 2014a: 309; Giroud 1961: 
34-35; Dereine 1953: 364). Estas normas prefiguraban xa algúns dos principios fundamentais 
que máis tarde articularán o movemento regular agostiño. É neste momento cando se promove 
a regulación da vida diaria dos cóengos, establecendo a residencia común e precisando funcións 
litúrxicas.

Fronte á fórmula carolinxia de Aquisgrán, a Reforma Gregoriana impulsou un movemento 
de volta ás fontes da vida cristiá e o retorno aos ideais comunitarios da vida apostólica, como o 
mellor remedio contra a simonía e o nicolaísmo. A regra de Aquisgrán consentía a propiedade 
privada. Esta cesión á propiedade foi, con todo, duramente cuestionada polos impulsores da re-
forma gregoriana, que a vían incompatible coa pobreza apostólica á que aspiraban (Calvo Gómez 
2016: 192-194). Desde o século XI prodúcese unha ruptura coa tradición canónica anterior, 
motivada pola evolución do concepto de vita canonica antes e durante a Reforma Gregoriana, 
iniciada durante o papado de León IX (1049–1054) e no sínodo de Letrán (1059) que, convo-
cado por Nicolás II, terminou por consolidar as medidas reformistas gregorianas e favoreceu o 
desenvolvemento das comunidades de cóengos regulares en toda a Europa occidental (Álvarez 
Gómez 1989: 34-35)4. A nova iniciativa reformadora impulsada desde Francia e Italia relanzou a 

2	 A recepción da Reforma gregoriana na Península Ibérica non constituíu un fenómeno illado. Forma parte do amplo mo-
vemento de renovación eclesiástica que atravesou a cristiandade occidental nos séculos XI e XII. Non obstante, no caso 
hispánico adquiriu unha fisionomía propia, condicionada polo marco político e social da Reconquista e da repoboación, 
circunstancias que marcaron tanto o ritmo como as formas concretas de implantación; vid. Calvo Gómez 2015b: 201–232.

3	 Vid. Poggiaspalla 1968 e Lunardi 1970. 

4	 Aínda que as disposición de Nicolás II en 1059 esixisen a vida común, respecto aos ingresos procedentes das igrexas, 
inicialmente deixaron intacta a propiedade privada segundo Aguisgrán.



127

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

vida dos cóengos regulares como unha verdadeira forma de vida relixiosa, marcando o inicio da 
súa implantación plena en Europa occidental, incluída a Península Ibérica, especialmente baixo o 
impulso de Hildebrando de Soana en 1059, futuro Gregorio VII, un dos grandes arquitectos da 
Reforma Gregoriana. Aqueles clérigos que acolleron as disposicións de Nicolás II como forma 
de vida, especialmente a partir da codificación realizada por Alejandro II (1061-1073) en 1063, 
comezaron a conformar o que se coñecería como a Orde dos Cóengos Regulares de San Agostiño.

 A diferenza dos cóengos seculares, que se conformaban con acatar as disposicións de 
Aquisgrán e levaban unha vida privada gozando das rendas, os cóengos regulares optaron polo 
retorno dos fundamentos da vida cristiá máis primitiva e dos ideais comunitarios da vita apostó-
lica. Esta nova forma de vida relixiosa era vista como a unión de dúas vocacións: unha espiritual 
(similar ao estilo monástico) e outra pastoral (Calvo Gómez 2014a: 26).

Estes clérigos abrazaron a vida en común e a pobreza individual segundo os principios da 
Regra de Santo Agostiño5. Aínda que non sempre se pode determinar con precisión cal era a 
norma concreta observada en cada comunidade, o esencial residía en vivir conforme ás Regras dos 
Santos Pais, os canons conciliares e as disposicións episcopais. Con este marco normativo como 
referencia, moitas destas comunidades chegaron a organizarse en agrupacións dotadas de certa 
autonomía, aínda que sempre baixo a autoridade do bispo diocesano, especialmente no territorio 
aragonés (Campo del Pozo 1978: 24-26; Giroud 1961: 33; Dereine 1952: 400)6. 

Entre os cóengos regulares difundiuse non só a doutrina monacal do Bispo de Hipona se-
nón tamén a súa Filosofía, Teoloxía e doutrina política ou canónica (Campo del Pozo 1978: 29).  
Profesaban o ideal de vida activa, aquel modelo de vida relixiosa baseado na actividade apostólica: 
a predicación, asistencia espiritual (cura animarum), a caridade e acollida de peregrinos e enfer-
mos.  A súa vida litúrxica articúlase en torno ao rezo coral, á celebración de misas, e á conmemo-
ración de defuntos, todo iso reflexo do vínculo espiritual e material coa comunidade laica que os 
sostiña (Poggiaspalla 1968: 136).

A espiritualidade canonical regular non diverxe tanto da monacal, pois ambos se preocu-
pan pola recuperación da vida apostólica primitiva, viven en comunidade e defenden os ideais 
de pobreza e axuda ao próximo. Podería dicirse que os cóengos regulares son o resultado dunha 
síntese entre o rigorismo dos monxes da época e a reforma das prácticas pastorais do clero. Con 
todo, a diferenza dos monxes contemplativos, o seu labor non se restrinxía ao claustro, senón 
que se manifestaba na súa implicación na vida relixiosa local, especialmente a través do ministerio 
parroquial, apoiado por bulas papais e doazóns de igrexas rurais. O seu carácter regular implica 
que están supeditados a unha regra máis aló da súa propia condición clerical ou a aplicación do 
dereito canónico, que lles diferenciaba dos clérigos seculares.

5	 A adopción xeneralizada da Regra de Santo Agostiño prodúcese no século XII; ata ese momento, só tiña carácter de in-
fluencia (Giroud 1961: 38).  

6	 A Regra de Santo Agostiño é en realidade un corpus de textos, baseado principalmente na Carta 211. A partir do século XII 
a regra interpretouse a través de costumarios, aínda que a documentación sobre estes é limitada. Existían variantes como o 
ordo antiquus e o ordo novus, sendo o primeiro menos rigoroso. A suposta laxitude do ordo antiquus podería facilitar a súa 
adopción por institucións preexistentes que buscaban unha norma non demasiado estrita (Calvo Gómez 2014a: 187-188).



Paula Corbeira Paz

128

A súa dobre natureza —clerical e regular— propicio o carácter flexible nas súas formas de 
vida (Dereine 1953: 366-370). Nalgunhas congregacións prevaleceu a súa dimensión máis secu-
lar, priorizando as actividades pastorais e asistenciais, mentres que noutras impúxose unha vida 
estritamente regular. Esta adaptabilidade favoreceu unha gran diversidade interna. Doutra banda, 
esa mesma autonomía implicou que non todas as casas estivesen integradas en congregacións 
unificadas, dificultando o desenvolvemento dunha cohesión institucional sólida a longo prazo.

3. Implantación e desenvolvemento dos cóengos regulares en Galicia:  
contexto, actores e dinámicas
A Península non foi allea a este movemento reformador, aínda que a adopción da Regra de Santo 
Agostiño foi un proceso gradual. A implantación da vida canonical na Península Ibérica ten unha 
orixe moi temperá. Xa no ano 633, o IV Concilio de Toledo —presidido por Isidoro de Sevi-
lla— articulaba un modelo de vida canonical ordenado e normativamente establecido (Grégoire 
1982: 25). Porén, a invasión musulmá do 711 supuxo unha interrupción significativa no desen-
volvemento das institucións eclesiásticas hispánicas. A restauración monástica en Galicia deuse 
paralelamente ao avance da Reconquista, especialmente durante os séculos VIII a X. Xurdiron 
múltiples fundacións illadas impulsadas por particulares —clérigos, abades ou laicos piadosos— 
que edificaban igrexas e pequenos mosteiros privados (García de Cortázar 2004a: 46).

Antes da súa consolidación, o panorama eclesiástico presentaba unha gran heteroxeneidade: 
existían numerosos centros de raíz altomedieval, moitas veces establecidos por clérigos ou laicos 
en terras propias sen unha regulación estrita. O proceso de implantación da orde no caso par-
ticular do territorio galego esténdese desde finais do século XI ata o século XIII, tras o Sínodo 
romano de 1059 (García de Cortázar 2004a: 46). A miúdo, este proceso dáse a través da transfor-
mación de estas institucións preexistentes, aínda que tamén se documentan varias fundacións ex 
novo (como Santa María de Sar (1136) e San Salvador de Pedroso (1111). 

A finais do século XI, os mosteiros do norte da Península Ibérica funcionaban como seño-
ríos monásticos cuxas comunidades observaban a Regra de San Benito na súa versión cluniacense 
(García de Cortázar 2004a). Non é ata o segundo terzo do século XII cando atopamos referencias 
concretas, aínda que escasas, ao seguimento da regra agostiña nos reinos peninsulares7. A expan-
sión dos cóengos regulares de Santo Agostiño nos reinos cristiáns hispánicos non respondeu a 
un único modelo fundacional, senón que se presentou en varias iniciativas vinculadas a contextos 
rexionais, intereses reformistas e dinámicas socio-eclesiásticas diversas (Calvo Gómez 2015b: 
214). Neste proceso, Santa Cruz de Coimbra (1130) constitúe un dos primeiros e máis signifi-
cativos referentes documentados da implantación da orde na Península, actuando como centro 

7	 A vaguidade terminolóxica e institucional durante o século XI en relación coas distintas formas de vida clerical, previa 
á consolidación do modelo dos Cóengos Regulares de Santo Agostiño, dificulta o seu estudo. Neste contexto, termos 
como “canónica”, “colexiata” ou “mosteiro” empregábanse indistintamente, o que evidencia a indefinición normativa e 
institucional característica do período anterior á reforma de 1059. As mencións explícitas a comunidades que adoptasen 
a regra agostiña nos reinos cristiáns hispánicos son escasas antes do segundo terzo do século XII, o que suxire que a súa 
implantación foi un fenómeno tardío e promovido principalmente pola acción do papado e o seu programa reformista 
centralizado desde Roma. 



129

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

difusor cara ao norte e exercendo unha influencia determinante na configuración dos primeiros 
capítulos agostiños ibéricos8. 

No contexto galego, a debilidade da organización episcopal e a forte pegada das fundacións 
privadas condicionaron a recepción da Reforma Gregoriana e, moi especialmente, a introdución 
de novas formas de vida clerical, como a canónica regular. A orde de cóengos regulares enfron-
touse, así, a resistencias derivadas da sólida tradición de igrexas propias e mosteiros familiares, 
pero tamén atopou oportunidades vinculadas ao dinamismo xacobeo e á crecente centralidade das 
institucións eclesiásticas no reino asturleonés.

  Detrás de moitas destas fundacións atópase a vontade de promover unha vida relixiosa 
máis estrita e apostólica, en liña cos principios da Reforma Gregoriana, pero tamén a procura de 
control e o reforzo da autoridade episcopal e señorial dos territorios, o cal explica a implicación 
tanto de actores eclesiásticos como laicos. Neste contexto, a dimensión pastoral e hospitalaria 
propia don cóengos regulares —tal como sinala C. Dereine (1953: 385), quen mesmo propón 
a existencia dun tipo específico de fundacións de carácter laico e hospitalario— converteuse nun 
elemento clave: ao situarse en lugares estratéxicos, moitas destas comunidades atendían tanto á 
poboación local como aos camiñantes e peregrinos que comezaban a transitar as rutas xacobeas 
(Santa María Madalena de Sarria, San Miguel de Breamo ou Santa María do Sar). 

As comunidades adoitaban ser pequenas e estaban compostas por un prior e un ou varios 
cóengos9. Só en fundacións como Caaveiro e Sar menciónanse ata seis cóengos (Del Hoyo et al. 
1950: 90). A documentación para moitas destas canónicas non catedralicias é dispersa e pobre, 
o que dificulta ter unha visión panorámica sólida e, en moitos casos, mesmo asegurar se unha 
determinada igrexa participou do movemento canonical ou en que datas.

As casas agostiñas foron predominantemente de patrocinio eclesiástico ou laico-nobiliario. 
Un dos principais axentes na implantación de comunidades agostiñas foron aqueles bispos que, 
aliñados cos principios da reforma gregoriana, preocupados por renovar a vida clerical mediante 
novas formas de vida común, actuaron como impulsores do novo ideal de vida canonical. En nu-
merosos casos, estes prelados promoveron ou directamente fundaron canónicas regulares como 
instrumentos de reforma diocesana. Probablemente o caso máis significativo no contexto galego é 
o de Santa María de Sar, en Compostela, fundada como priorado da catedral de Santiago, co pro-
pósito de servir como casa de retiro para cóengos regulares. Este proxecto iníciao Munio Alfonso 
(1133-1136), tesoureiro e cóengo da igrexa de Santiago durante os primeiros anos do século XII 
e colaborador do bispo Xelmírez, que asume a súa función e termina o proxecto en 113610. Polo 
tanto, estamos ante unha fundación promovida dende a contorna da sede compostelá como parte 
do programa reformador gregoriano. O mosteiro desenvolvía unha función complementaria para 

8	 No ámbito castelán-leonés interior destacan fundacións como San Isidoro de León (1144), Santa María de Valladolid 
(1162), Párraces (desde 1178) e Benevívere (1179).

9	 Entre os séculos XI e XIII, tiveron unha presenza relevante as casas de San Rufo de Aviñón, o Santo Sepulcro de Xeru-
salén, Premostré e San Antonio de Vienne (García de Cortázar 2004a: 47-48; Calvo Gómez 2014b: 75-98; Calvo Gómez 
2015a: 55-84).

10	 Historia Compostelana 1950: 63, 144-148. 



Paula Corbeira Paz

130

a catedral de Santiago, que controlaba directamente a comunidade dende o prelado diocesano. 
Xelmírez procurou articular unha relación harmónica entre a comunidade de Sar e a sede com-
postelá, consciente de que a vocación hospitalaria dos cóengos regulares resultaba esencial para 
atender o constante fluxo de peregrinos. A fundación de Sar non só reforzou a rede asistencial do 
Camiño de Santiago, senón que tamén consolidou a imaxe de Compostela como centro espiritual 
e de acollida cristiá.

Segundo R. Yzquierdo Perrín (1997), a comunidade de Sar sería a primeira da orde de Santo 
Agostiño instaurada en Galicia. Con todo, esta consideración sostense unicamente se se atende ás 
canónicas non catedralicias, xa que en San Martín de Mondoñedo documéntase a presenza dunha 
comunidade de cóengos regulares desde 1112, tras o traslado da sede episcopal. 

Nesta mesma liña de fundacións de posible impulso episcopal, debe situarse o caso de San 
Xoán da Cova, mencionado como unha iniciativa vinculada ao bispado, aínda que as fontes dis-
poñibles non permiten determinar con precisión a súa cronoloxía nin confirmar de maneira con-
cluínte a súa adscrición agostiña nas súas primeiras etapas (Pérez Rodríguez 2019: 944). Suxírese 
que puido ser fundado por Sisnando I de Iria; con todo, a principios do século XII, a propiedade 
do mosteiro recaía en mans de particulares, sendo cedido a Diego Xelmírez por Arias Alóitiz nos 
primeiros anos da devandita centuria. En 1143, o arcebispo compostelán Don Pedro Elías, en 
presenza do seu cabido, elaborou á constitución formal de San Xoán da Cova, establecendo unha 
comunidade agostiña baixo a supervisión directa da Igrexa de Santiago (López Ferreiro 1901: 
227-229). A súa localización, nunha zona de paso cara a Compostela, reforza a interpretación do 
mosteiro como enclave de apoio espiritual e material para peregrinos. 

O impulso da nobreza, e en menor medida do monarca, tamén foi fundamental neste pro-
ceso. Aínda que o patrocinio real —especialmente baixo Alfonso VII— priorizou en ocasións 
outras estruturas eclesiásticas, as elites aristocráticas, e en particular a influente familia Froilaz-
Traba, exerceron un patrocinio significativo e intenso cara a comunidades regulares, incluíndo as 
de filiación agostiña (López Sangil 2007: 261-301). Son varios os membros desta liñaxe familiar 
os que figuran como fundadores ou benfeitores de casas agostiñas mediante doazóns, reformas 
ou protección directa. San Xoán de Caaveiro, documentado xa en 1098 como beneficiario dunha 
doazón dirixida ao bispo don Pedro, parece contar co mecenado directo desta familia, que pro-
moveu a súa igrexa —polo menos en parte— en 1194 (Pérez Rodríguez 2019: 926-939). Aínda 
que a documentación non confirma explicitamente a súa adscrición agostiñas nesa fase temperá, 
o apoio continuado dos Traba a comunidades reformadas suxire unha posible vinculación. Máis 
clara é a filiación de Santo Tomé de Nemeño, que aparece explicitamente como mosteiro agostiño 
en 1105, e que mantivo relacións cos Traba polo menos ata 1134 (Pérez Rodríguez 2019: 957-
959). San Salvador de Pedroso, fundado en 1111 por dona Munia Froilaz —membro directo da 
casa Traba—, inscríbese na esfera de influencia desta poderosa familia nobiliaria (Pérez Rodríguez 
2019: 959-936). A fundadora prometera o mosteiro ao bispo don Munio Alfonso, quen poste-
riormente se retiraría a Sar (Barreiro 1883: 329). Este vínculo, aínda que indirecto, cunha figura 
relevante da contorna reformada compostelá, reforza a hipótese dunha orientación canónica re-
gular na xénese do mosteiro, en sintonía cos ideais de vida común promovidos pola regra de San 



131

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

Agostiño. A familia Traba realizou doazóns a Santa María de Sar en 1144. As motivacións para 
este tipo de fundacións non foron unicamente de tipo piadoso, a conversión, ou a relativa flexibi-
lidade destas canónicas convertíaas en auténticas ferramentas de control territorial e lexitimación 
política-social. Ás veces, este patrocinio implicou a transformación de mosteiros familiares pre-
existentes en canónicas agostiñas. Este padroado, ademais de obedecer a motivacións piadosas e 
políticas, debe entenderse tamén como unha forma de apoiar a función hospitalaria e de acollida 
que estes mosteiros exercían, especialmente en relación co tránsito xacobeo.

A protección rexia tamén existiu, aínda que se manifestou máis tardiamente, especialmen-
te a partir do reinado de Alfonso VII. San Isidoro de León (1144) preséntase como o primeiro 
exemplo claro a nivel peninsular de predilección rexia por un establecemento agostiño. No últi-
mo terzo do século XII, a protección rexia converteuse nunha práctica corrente, con noticias de 
promoción rexia de novos establecementos en territorio galego, como o de Xunqueira de Ambía, 
cuxa traxectoria institucional, iniciada en 1150, desenvolveuse baixo a influencia directa de Al-
fonso VII mediante privilexio real, polo cal se doa a metade do couto a Santa María de Sar e enco-
méndanse as terras e o mosteiro aos cóengos regulares de Santo Agostiño. Aínda que a adscrición 
explícita á orde non se documenta ata 1237, cando Fernando III confirma a súa pertenza á “orde 
de Sant Agostín”, o conxunto pode considerarse representativo do modelo de fundación agostiña 
promovido desde Santiago. A súa arquitectura, de planta basilical con tres naves e tripla cabeceira 
absidal, álzase sobre un asentamento monástico altomedieval, o que subliña tanto a continuidade 
do lugar como a súa renovación baixo os parámetros da reforma canónica e o patrocinio rexio. 
A súa proximidade ás rutas de peregrinación e a súa escala arquitectónica explican tamén a súa 
capacidade para funcionar como centro hospitalario de relevancia.

Esta adaptación á nova orde espiritual, con todo, tamén supuxo certos desafíos. A falta dunha 
articulación congregacional forte e a dependencia de patrocinadores locais facilitaron unha ampla 
diversidade entre casas, pero á vez dificultaron a consolidación de estruturas supracomunitarias 
duradeiras. A partir do século XIII, as comunidades de cóengos regulares, do mesmo xeito que 
outras formas de vida relixiosa, comezaron a experimentar un período de crise e transformacións. 
A presenza das novas ordes mendicantes, como franciscanos e dominicos, que se implantaron a 
mediados do século XIII, supuxo unha menor incidencia para os cóengos regulares nalgunhas 
zonas. Os mendicantes prevaleceron sobre outras formas de vida relixiosa no sur peninsular e nos 
novos territorios de ultramar (García de Cortázar 2004a: 49).

Nos últimos séculos da Idade Media, documéntase unha decadencia xeneralizada das canó-
nicas non catedralicias. Moitos establecementos fracasaron ou experimentaron unha diminución 
significativa das súas rendas e efectivos. Algunhas casas foron absorbidas por cabidos catedra-
licios, como Lampai e Couselo. O camiño maioritario neste período foi a secularización, que 
implicaba a repartición das prebendas e a redución dos edificios a simples igrexas parroquiais.



Paula Corbeira Paz

132

4. Arquitectura canónica en Galicia: formas e configuracións medievais
A arquitectura monástica medieval na Península Ibérica caracterízase por unha planificación es-
pacial concibida para responder ás necesidades funcionais da vida comunitaria. Este esquema 
organizativo tamén foi asumido polas comunidades de cóengos regulares, que o adaptaron con 
pequenas variacións. A disposición xeral estrutúrase ao redor de catro grandes áreas: a zona de 
clausura, os espazos destinados a hóspedes e visitantes, as dependencias de abastecemento e a zona 
reservada a novizos e enfermos. Entre elas, adquire especial relevancia a clausura, núcleo vital do 
conxunto, onde se concentran as estancias fundamentais para a vida regular. Ao leste situábase a 
sala de monxes e dormitorio común; xunto a elas, a sala capitular, destinada ás reunións comuni-
tarias. Ao sur atópase o refectorio, disposto paralelamente ao claustral correspondente, e ao oeste, 
a adega. Esta distribución responde en gran medida á influencia do modelo cluniacense, especial-
mente evidente na disposición do refectorio, adoptada sistematicamente polos premonstratenses. 
Con todo, esta descrición responde a un esquema xeral que, aínda que foi común en boa parte da 
Península Ibérica, presenta excepcións en determinados ámbitos xeográficos.

En Galicia, en particular, obsérvase unha significativa diversidade na configuración arqui-
tectónica das canónicas, tanto na disposición dos espazos como nas solucións formais adoptadas. 
Fronte á tendencia, máis habitual noutras rexións peninsulares, a asumir modelos tipificados de 
implantación monástica, as canónicas galegas evidencian unha maior flexibilidade e adaptación 
á contorna, ao contexto fundacional ou ás posibilidades materiais de cada comunidade. A análise 
dos conxuntos permite, así, distinguir varias tipoloxías arquitectónicas que amosan diferentes 
orientacións da vida canónica: algúns mosteiros, como Caaveiro, Breamo ou San Xoán da Cova, 
responden a unha tipoloxía rural e contemplativa, caracterizada por pequenas comunidades si-
tuadas en lugares apartados ou de difícil acceso, con igrexas de nave única e cabeceira absidal. 
Neste modelo, a arquitectura adapta con singularidade as limitacións do terreo, como no caso de 
Caaveiro, disposto en plataformas a diferentes alturas e con dúas igrexas de reducidas dimensións, 
ao tempo que se privilexia unha orientación máis cara á vida comunitaria e espiritual, con menor 
protagonismo pastoral directo.

Noutras fundacións, como Santa María de Sar ou Xunqueira de Ambía, identifícase unha 
tipoloxía vinculada ás rutas de peregrinación, situadas en contornos máis accesibles e próximos ao 
Camiño de Santiago. Nestes casos documentáronse plantas máis complexas de tipo basilical, con 
tres naves, resultado dun maior apoio económico e institucional. A proximidade a itinerarios xa-
cobeos reforzou a dimensión hospitalaria e pastoral destas comunidades, materializada na acollida 
de peregrinos e enfermos. Por último, cabe sinalar a existencia dunha tipoloxía intermedia ou 
mixta, representada por fundacións promovidas pola nobreza ou o episcopado, como Santo Tomé 
de Nemeño ou San Salvador de Pedroso, vinculados á familia Traba. Estes mosteiros combinaban 
a espiritualidade contemplativa coa función territorial e asistencial, ao tempo que actuaban como 
instrumentos de control e lexitimación social por parte dos seus fundadores.

O estudo da súa arquitectura continúa sendo limitado e fragmentario. Aínda que se reali-
zaron investigacións sobre a implantación da observancia premonstratense na Península Ibérica 
—como os traballos de M. T. López Guereño Sanz (2009: 207) sobre os mosteiros premonstra-



133

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

tenses hispanos en época románica—, persiste a dificultade de establecer un modelo arquitectó-
nico uniforme. Posiblemente os primeiros cóengos non adoptaron un plano específico, senón que 
seguiron o plan que levaran á práctica os beneditinos. As igrexas son de planta variada segundo 
as posibilidades económicas do mosteiro, xa fosen basilicais de tres naves ou de nave única, e as 
dependencias seguían a distribución das estancias do plano de Sant Gall e os beneditinos (García 
de Cortázar et al. 2009: 71).

Con todo, o modelo ideal de organización monástica —estruturado en torno ao claustro e 
articulado en áreas funcionais diferenciadas (clausura, hospedería, servizos e enfermería)— non 
se trasladou de forma literal aos mosteiros de cóengos regulares en Galicia. Neste ámbito, as 
fundacións presentan dimensións máis reducidas e estruturas arquitectónicas sinxelas, concibi-
das para cubrir as necesidades esenciais da vida regular. En lugar dunha diversificación espacial 
complexa, estas comunidades privilexiaron solucións funcionais e austeras, reflexo do seu carácter 
rural, contemplativo e moitas veces illado. A iso súmase o feito de que, en varios casos, a área 
claustral non se conservou ou sufriu importantes transformacións posteriores, o que dificulta a 
reconstrución precisa da súa organización orixinal. En Breamo, por exemplo, non se conserva o 
espazo claustral; mentres que en Sar, este sufriu profundas alteracións a partir da época moderna, 
o que complica a súa lectura estrutural.

Deste xeito, as construcións adoptan as formas estruturais e decorativas do románico ou 
do gótico, en función do contexto cronolóxico da súa edificación, integrándose en correntes 
estilísticas rexionais sen mostrar demasiadas particularidades distintivas. As similitudes observa-
bles respecto doutras casas como as do Císter obedecen a formulacións regulares similares, que 
impoñían criterios comúns tanto no ámbito funcional como no decorativo. A particularidade 
destas comunidades non reside tanto na creación dun modelo arquitectónico propio, senón na 
diversidade tipolóxica resultante da súa adaptación ao contexto físico, económico e espiritual de 
cada fundación.

5. Conclusións
A implantación dos Cóengos Regulares de Santo Agostiño en Galicia constitúe un fenómeno 
de gran interese dentro do panorama eclesiástico medieval. As particularidades rexionais que se 
manifestan en Galicia, especialmente no ámbito arquitectónico-artístico, así como a diversidade 
tipolóxica dos seus conxuntos, achegan unha dimensión adicional de complexidade e riqueza ao 
estudo do fenómeno agostiño neste territorio. A través dunha rede diversa de fundacións, moitas 
delas de carácter modesto e con traxectorias pouco coñecidas, estas comunidades contribuíron de 
maneira decisiva á consolidación do programa reformista no noroeste peninsular, transformando 
as estruturas eclesiásticas locais.

Dentro das súas achegas específicas á historia relixiosa galega, destaca de maneira especial a 
súa estreita vinculación co Camiño de Santiago. A súa presenza ao longo dos roteiros xacobeos, 
unida á súa vocación hospitalaria, traduciuse na creación e xestión de establecementos asistenciais 
que ofrecían atención a peregrinos e enfermos. A envergadura desta dimensión hospitalaria xus-
tifica por si soa un tratamento independente, dada a súa relevancia para o desenvolvemento das 



Paula Corbeira Paz

134

infraestruturas e da espiritualidade asociadas ao fenómeno xacobeo (García de Cortázar 2004b: 
72-99).

A pesar das dificultades metodolóxicas e do limitado número de estudos monográficos 
dedicados ás distintas casas, a análise destas institucións revélase imprescindible para unha com-
prensión completa da relixiosidade medieval galega. O seu estudo permite recuperar unha peza 
esencial do complexo mosaico da vida relixiosa na Idade Media. O seu legado, aínda que a miúdo 
silenciado pola historiografía, ofrece claves fundamentais para comprender a evolución do mona-
cato e do clero regular en Galicia.

6. Bibliografía
Álvarez Gómez, Jesús (1989): Historia de la vida religiosa. Desde los canónigos regulares hasta las 

reformas del siglo XV, Madrid: Publicaciones Claretianas (Instituto Teológico de Vida Re-
ligiosa), vol. II.

Barreiro, Bernardo (1883): “Escritura de fundación del Real Monasterio de Santa María de Sar”. 
Galicia Diplomática II.35, pp. 329-332.

Calvo Gómez, José Antonio (2014a): Los canónigos regulares en la Edad Media. Tese Doutoral, 
Salamanca: Universidade Pontificia de Salamanca.

Calvo Gómez, José Antonio (2014b): “Los cabildos hispánicos de canónigos regulares de la obe-
diencia de San Rufo de Avignon (siglos XI-XV)”. Historia. Instituciones. Documentos 41, pp. 
75-98 [DOI: https://doi.org/10.12795/hid.2014.i41.03].

Calvo Gómez, José Antonio (2015a): “Los canónigos regulares del Santo Sepulcro de Jerusalén 
en la península Ibérica (siglos XII-XV)”. Medievalismo 25, pp. 55-84 [DOI: https://doi.
org/10.6018/j/241321].

Calvo Gómez, José Antonio (2015b): “Rasgos de la reforma del clero en la Península Ibérica du-
rante el siglo XI”. Studia Historica. Historia Medieval 33, pp. 201-232 [DOI: http://dx.doi.
org/10.14201/shhme201533201232]. 

Calvo Gómez, José Antonio (2016): La vida en común del clero medieval. El origen y la expansión 
de los canónigos regulares, Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Campo del Pozo, Fernando (1978): “El monacato de san Agustín en España y las Constituciones 
de Ratisbona (1290)”. Archivo Agustiniano 62.180, pp. 3-38.

Dereine, C. (1953): “Chanoines (des origines au XIIIe siècle)”. A. Baudrillart, A. de Meyer y E. 
Cauwenbergh (dirs.): Dictionnaire d’Histoire et de Géographie Ecclésiastiques, t. XII, París: 
Librairie Letouzey et Ané, cols. 353-405, en concreto cols. 357-358.

García de Cortázar, José Ángel (2004a): “Monasterios hispanos en torno al año mil: función 
social y observancia regular”. García de Cortázar, José Ángel (ed.): Ante el milenario del 
reinado de Sancho el Mayor: un rey navarro para España y Europa, Pamplona: Gobierno de 
Navarra, pp. 213-270.



135

Sanctitatem et clericatum: a implantación dos cóengos regulares de Santo Agostiño en Galicia

García de Cortázar, José Ángel (2004b): “La implantación monástica en el Camino de Santiago: 
¿monasterios del Camino o monasterios en el Camino?”. García de Cortázar, José Ángel/
Teja Casuso, Ramón (eds.): Monasterios y peregrinaciones en la España medieval, Aguilar de 
Campoo: Fundación Santa María la Real, pp. 72-99.

García de Cortázar, José Ángel/Teja Casuso, Ramón (eds.) (2009): Entre el claustro y el mundo: 
canónigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad Media, Aguilar de Campoo (Palen-
cia): Fundación Santa María la Real.

Giroud, Charles (1961): L’Ordre des chanoines réguliers de Saint-Augustin et ses diverses formes 
de régime interne. Essai de synthèse historio-juridique. Martigny: Éditions du Grand-Saint-
Bernard.

Grégoire, Réginald (1982): La vocazione sacerdotale: i canonici regolari nel Medioevo, Roma: Stu-
dium.

Hoyo, José del/Rodríguez González, Antonio/Varela Jácome, Bieito/Pedret Casado, Pilar/Tobío 
Fernández, Jesús (1950): Memorias del Arzobispado de Santiago, Porto y Cía. Editores.

López Ferreiro, Antonio (1901): Historia de la Santa A. M. Iglesia de Santiago de Compostela, 
Santiago de Compostela, t. IV.

López Guereño Sanz , María Teresa (2009): “Utopía y realidad: la arquitectura de los monaste-
rios premonstratenses hispanos en época románica”. Á. García de Cortázar y R. Teja (eds.): 
Entre el claustro y el mundo: canónigos regulares y monjes premonstratenses en la Edad Media, 
Madrid: Fundación Santa María la Real, pp. 207-233.

López Sangil, José Luis (2007): “La nobleza altomedieval gallega. La familia Froilaz-Traba. Sus 
fundaciones monacales en Galicia en los siglos XI, XII y XIII”. Nalgures 4, pp. 241-331.

Lunardi, Giovanni (1970): L’ideale monastico nelle polemiche del secolo XII sulla vita religiosa. 
Noci: La Scala.

Pérez Rodríguez, Francisco Javier (2019): Los monasterios del Reino de Galicia entre 1075 y 1540: 
de la Reforma Gregoriana a la Observante, Santiago de Compostela: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2 vols.

Poggiaspalla, Ferminio (1968): La vita comune del clero: Dalle origine allá riforma gregoriana. 
Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Yzquierdo Perrín, Ramón (1997): “Santa María de Sar”. Real e Ilustre Cofradía Numeraria del 
Rosario (coord.): II Semana Mariana en Compostela (Santiago, 1–6 de outubro de 1996), 
Santiago de Compostela: Real e Ilustre Cofradía Numeraria del Rosario, pp. 71-106.


